
Bericht zur  
Studientagung und Generalversammlung 

Bekenntnisse heute 
Zwischen Nizäa und Pop Up Church 

des Evangelischen Bundes 
25. bis 27.09.2025 Frankfurt/M. 

Redaktion: Michael Gerhardt 
Fotos: Dörthe Gerhardt 

Das Anliegen der Jahresversammlung war ambitioniert: Ein Bogen sollte gespannt werden 
von Nizäa, der antiken Bekenntnissynode vor 1700 Jahren, bis in die gegenwärtigen 
kirchlichen Praxisfelder wie Pop Up Church und Ökumene. Theologisch anspruchsvoll, 
interaktiv und ebenso für Studierende wie für lange mit dem Feld Befasste sollten 
Weitergetragenes und Durchtragendes interessant und lebensnah in Vorträgen, 
Workshops, Gesprächen und Diskussionen freigelegt werden. Das alles durchaus auch 
unterhaltsam, inmitten wertvoller Begegnungen an verschiedenen interessanten Orten, 
kulinarisch vielfältig mit guter Laune und hessischem Lokalkolorit. 

Nun, wohl die meisten der rund 80 Teilnehmenden und Tagesgäste des Studientages 
werden zustimmen, dass es den zwölf Referierenden mit ihren Impulsvorträgen, den 
Responsen und den Seminaren sowie den vielen helfenden und gestaltenden Händen des 
hessischen Landesverbandes, der Geschäftsstelle und des Bundesvorstandes gelungen 
ist, einen geeigneten Rahmen zu schaffen, den die Teilnehmenden dann mit zusätzlichem 
Leben füllen konnten. Es war eine gute und sehr schöne gemeinsame Tagung! 

AUFTAKT AM DONNERSTAG 

Gleich im festlich-bewegenden Auftaktgottesdienst am Donnerstag 
in der Alten Nikolaikirche am Römer verankerte die stellv. 
Kirchenpräsidentin Pfrin. Ulrike Scherf die Tagung mit ihrer Predigt 
am grundlegenden Petrusbekenntnis aus Mt 16, das schon damals 
mitten in den Fragen der Zeit entstanden war. Zuvor hatte die 
Tagungsgemeinde selbst das Nicäno-Konstantinopolitanum 
gesprochen und wurde liturgisch von Pfrin. Astrid Maria Horn und 
Pfr. Matthias Ullrich in das Bekenntnisthema eingeführt. Von da aus 
konnte nicht nur Pfr. Martin Bräuer D.D., den Pfr. Dr. h. c. Christian 
Schad dankbar und wertschätzend in den Ruhestand verab-
schiedete, den neuen Wegen vertrauen, sondern alle Besucher 
konnten gemeinsam weiter die Spur der Bekenntnisfrage 
aufnehmen.  

1

Pfr. Matthias Ullrich 



 
Denn von der Kirche ging es über den Eisernen Steg bzw. den Main zu Fuß ins Bibelhaus 
ErlebnisMuseum zu einem Begrüßungsabend. Nach einem Sektempfang versetzten sich 
die Teilnehmenden andächtig mit „Amazing Grace“ am symbolträchtigen Ort um die 
Replika des Fischerboots aus der Zeit Jesu ein wenig in die biblische Situation, von der 
unser Bekenntnis ausging.  

2

Tagungsgemeinde in der Alten Nikolaikirche Pfr. Martin Bräuer D.D., Pfr. Dr. h. c. 
Christian Schad, Pfr. Matthias Ullrich und 

Pfrin. Astrid Maria Horn

Predigt Pfrin. Ulrike ScherfVerabschiedung von Pfr. Martin Bräuer D.D.  
durch Pfr. Dr. h. c. Christian Schad 

... und gespannte ErwartungEin festlicher Auftakt ...



Nun konnten Christian Schad und die beiden Vorsitzenden Matthias Ullrich und Astrid 
Maria Horn die Tagung offiziell eröffnen.  

3

Auf dem Weg am Museumsufer Sven Lichtenecker begrüßt am Bibelhaus. 

Begegnung, ... ... Gespräch  ...

... und erste gemeinsame Erkenntnisse  Alle stimmen ein: Amazing Grace ...



Nach Buffet und Gespräch inmitten der antiken Artefakte und der überaus gemütlichen 
Atmosphäre nahm uns zuerst Museumsdirektor Veit Dinkelaker, ausgehend von einer 
frühchristlichen Amulettsammlung und der Kalenderinschrift von Priene, und später auch 
Sven Lichtenecker mit auf eine Reise durch das gesamte Museum und damit durch die 
biblische Welt und die Entstehungs- und Wirkungsgeschichte religiöser Bekenntnisse. Mit 
dem Abendsegen ging es in die Nacht. 

4

Ein kommunikativer, kulinarischer und gemütlicher Auftakt inmitten antiker Artefakte



5

Gemeinsamer inhaltlicher Auftakt am Fischerboot, ...

... dann eine Führung in zwei Gruppen durch das gesamte Museum, ...

... um neue Blickwinkel zu gewinnen, zu diskutieren und Grundlagen zu legen.



STUDIENTAG AM FREITAG

Für den Studientag am Freitag gab die Evangelische Akademie eine professionelle, 
einladende und uns gut versorgende Herberge für ein anspruchsvolles Tagungsprogramm 
ab, das durch sein vielfältiges thematisches Spektrum der Zielsetzung der Studientagung 
Rechnung trug. 

6Sich wiedersehen, alte Weggefährten begrüßen und Glauben zusammen denken ...



Von den Vorträgen und Workshops des Studientages legen die jeweiligen 
Beobachterinnen und Beobachter bzw. die Referentinnen und Referenten selbst hier ihre 
Kurzberichte vor. 

1 Vortrag: Der historische Rahmen des Nizänums und seine Wirkung bis heute 
 Prof. Dr. Karl Pinggéra 

(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann) 

In seinem Vortrag veranschaulichte der Referent 
diese Frage mithilfe der Deckengemälde aus der 
Klosterbibliothek in St. Gallen von Joseph 
Wannenmacher (1722–1780). Sie zeigen die vier 
ersten (ökumenischen) Konzile und bilden deren 
wesentliche Inhalte ab. Am Beispiel der Dar-
stellung des Konzils von Nizäa ging er der Frage 
nach, was wir heute kirchengeschichtlich darüber 
wissen und wie die Vorstellung davon war bzw. ist.  

So steht in dem Deckenfresko zum Konzil von 
Nizäa das Stichwort „homoousios“ im Zentrum. In 
der Tat ist das Bekenntnis als wesentliches 
Ergebnis des Konzils in Erinnerung geblieben. Viel 
wesentlicher sei damals aber die Einigung auf 
einen gemeinsamen Ostertermin gewesen, 
ebenso die Bezugnahme auf die allgemeine 
„katholische“ Kirche. Das Stichwort „homoousios“ 

7

... und dabei gut versorgt sein, zentral in der Metropole Frankfurt.

Prof. Dr. Karl Pinggéra



habe in den theologischen Debatten der Folgezeit kaum eine Rolle gespielt, und erst in 
der Fassung des Konzils von Konstantinopel (381) habe das Bekenntnis von Nizäa seine 
heute bekannte Gestalt bekommen.  

Insgesamt ist historisch nur wenig Konkretes greifbar, weil die Quellenüberlieferung 
äußerst spärlich ist. Festhalten lässt sich, dass der Einigungswunsch des Kaisers wichtig 
war und er (erstmals) Bischöfe des gesamten Reichs zusammenrief. Etwa 200 Bischöfe 
kamen in Nizäa zusammen.  

Die Rolle des Kaisers sei historisch und kirchenpolitisch interessant, denn einerseits berief 
er in seiner Funktion als oberster Priester (pontifex maximus) das Konzil ein, aber es steht 
zu vermuten, dass er an den Diskussionen und Entscheidungen viel weniger beteiligt war, 
als es etwa die Darstellung des Eusebius nahelege, gerade weil dieser es so betont. 

In der Darstellung auf dem Deckengemälde in St. Gallen kommt nun die Vorstellung zum 
Ausdruck, dass ein Konzil sowieso nur vom Papst einberufen werden kann. Die Spannung 
zwischen historischer Überlieferung und dieser kirchenpolitischen Idee werde künstlerisch 
so gelöst, dass der Berater des Kaisers, Bischof Ossius, sowie die beiden Gesandten des 
römischen Bischofs als Vertreter des Papstes in zentraler Position gezeigt werden, 
während der Kaiser am Rand platziert ist. 

Sicherstellung der Göttlichkeit Jesu; unklar ist die Bedeutung des Wortes „homoousios“.  

Auch viele der anwesenden Bischöfe hätten wohl damals keine konkrete Vorstellung 
davon gehabt. Er habe in der Folgezeit auch erst ab ca. 350 bei Athanasius in der Polemik 
gegen theologische Gegner eine Rolle gespielt. Die Darstellung in St. Gallen entspreche 
eher den Lehren des Konzils von Konstantinopel (381) und projiziere eine spätere 
Situation auf das Nizänische Konzil.  

Der Referent stellte auch die Frage, ob die Darstellung der ersten vier Konzile auf den 
Deckenfresken im Sinne eines consensus quinquesaecularis gedeutet werden könne und 
insofern ein ökumenisches Bildprogramm darstelle. Er hege Zweifel daran, denn 
vermutlich sei die Absicht gewesen, sich mit dem Bildprogramm gegen eine aufklärerische 
(reformierte) Theologie zu wenden, die auf ein Bekenntnis verzichtet habe. Ebenfalls 
merkte er kritisch an, dass bei der Feier des Nizänums dessen  

ökumenische Bedeutung betont, aber nicht erklärt, worin diese bestehe. Diese könne 
gerade in der theologischen Unfertigkeit des Bekenntnistextes bestehen und er schlug vor, 
das Jubiläum zum Anlass zu nehmen, das Nizänum in diesem Horizont neu zu 
interpretieren. Unter Verweis auf die Textkartuschen der Deckengemälde, worin unter 
Berufung auf Mt 28,20 die Gegenwart Christi und der Beistand des Heiligen Geistes 
beschworen würden, dass die „Pforten der Hölle“ (Mt 16,18) die Kirche nicht überwinden 
könnten, stellte der Referent abschließend die Frage, inwiefern es uns heute noch möglich 
sei, die Gegenwart Gottes und den Beistand Christi zu entdecken. 

8



2 Response auf Prof. Dr. Karl Pinggéra 
 Dr. Anna Krauss 

(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann) 

In ihrer Response lobte Anna Krauss die gelungene 
Verknüpfung des Themas mit der visuellen Darstellung. Sie 
wies aber darauf hin, dass dieser thematische Auftakt 
große Voraussetzungen beinhalte und insofern kein 
Einstieg für Einsteiger gewesen sei. Daran knüpfte sie 
mehrere Fragen, die auf den historischen Graben Bezug 
nahmen, der sich zwischen Nizäa 325 und dem Jahr 2025 
auftue.  

Dabei spiele auch eine Rolle, dass im Titel des Vortrags 
„Der historische Rahmen des Nizänums und seine Wirkung 
bis heute“ das Bezugswort für „seine“ uneindeutig sei.   

Konkret fragte sie: „Wenn das Nizänum ein Ding wäre, was 
nehmen wir mit?“ Sei es ein „Heiliger Gral“ oder handele es 
sich dabei eher um „lästige“ AGB? Sei das Nizänum für uns 
heute nur ein historischer Text? Daran schloss sich die 
Frage an, wie Texte sinnvoll gefeiert werden könnten, die 
für die Mehrheit der Menschen keine wesentliche Rolle 

(mehr) spielten, obwohl sich die kirchliche Tradition darauf berufe. Das gelte für das 
Nizänische Bekenntnis ebenso wie für das anstehende Jubiläum der Confessio Augustana 
(2030).  

Die anschließende Diskussion berührte die Rolle des Kaisers beim Konzil, die wie bereits 
erwähnt eher geringer einzuschätzen ist. Die anwesenden Bischöfe diskutierten, 
wesentlich wohl ohne ihn oder auch gegen seine Absicht, und verweigerten auf diese 
Weise einen schlichten Gehorsam.   

Auch später, bis in die Zeit des Byzantinischen Reichs, habe es bei aller „Symphonie“ 
zwischen Kaiser und Patriarchen mitunter Widerstand gegen eine zu große 
Vereinnahmung durch die Politik gegeben.  

Weitere Diskussionspunkte betrafen die 
Trinitätslehre und den Aspekt, dass die 
ökumenische Dimension des Nizänums darin 
liege, dass Kirchen sich mit diesem Text 
begegneten.  

Ein weiterer Punkt war der Hinweis darauf, 
dass das Nizänum weniger ein dogmatischer 
oder rechtlicher Text als ein liturgischer Text 
sei, der auch durch die Musik Bekanntheit 
erhalten habe, wobei – so der Hinweis des 
Referenten – Franz Schubert (1797–1828) 
dabei dogmatisch schwierige Zeilen weg-
gelassen habe. 

9

Dr. Anna Krauss

Angeregte Diskussion



3 Vortrag: Heute bekennen: christlich und öffentlich 
 Prof Dr. Thorsten Dietz 

(Bericht: Lukas Link) 

Zwischen Marburg und Zürich 
Von Marburg bis in die Schweiz: So 
zeichnete Prof. Dr. Thorsten Dietz (Re-
formierte Kirche Zürich) in seinem Vortrag am 
Vormittag nicht nur seinen persönlichen 
Bekenntnisweg, sondern zog zeitgleich 
Parallelen zu den heutigen Spannungsfeldern 
zwischen Bekenntnispflicht und Bekennt-
nisfreiheit. 

Obgleich uns Bekenntnisse heute überall 
begegnen, ist nicht jeder Sprachakt ein 
wissentlich bekennender und nicht immer 
muss ein Bekenntnis als ein solches 
erkannt werden. 

Seine Arbeit für die Studienstiftung „Kein anderes Evangelium“ am Anfang seines 
Werdegangs könne man, so Dietz, als Sachinformation verstehen, andere könnten es als 
Bekenntnis, manche sogar als Geständnis auffassen. 

Bekennen heute 
Bekenntnisse sind heute allgegenwärtig. Ob Politik, Fußball oder Modelabel, überall wird 
bekannt. Auch das christliche Bekenntnis erlebt einen Aufschwung. Man könne von einer 
Rekonfessionalisierung des Christentums sprechen. 

Es zeigt sich: Bekenntnisse sind mehr als nur eine gemeinsame Einigung auf Inhalte, sie 
sind die Voraussetzung gemeinsamer Verbundenheit. Sie können Halt und Geborgenheit 
geben. Gerade wenn die Zeiten unsicher sind, steigt der Wunsch nach einer solchen 
Sicherheit. Dies könne man nicht nur in den aktuellen Entwicklungen der USA beobachten.  

Dimensionen des Bekennens 
Dabei hat Bekennen zwei Dimensionen. Zum einen ist Bekenntnis immer 
persönlich: Selbstverortung, Klärung, manchmal Offenbarung. Zum 
anderen geschieht es im sozialen Raum und bleibt nicht ohne Folgen, 
manchmal schwerwiegende.  

Für das christliche Bekenntnis tritt noch eine weitere Ebene hinzu: Es ist 
das Wissen um das ‚ermöglichte Bekennen‘, es verdankt sich dem 
Bekenntnis Gottes zu mir.  

Dieses Gegründet-Sein auf einen Dritten schafft Stabilität und Vertrauen. Es verschärft 
jedoch auch Verwerfungen. Wo Konflikte auftreten, muss im Grunde auch das 
Gottesverhältnis der Person infrage gestellt werden. Dafür liefert die Geschichte 
zahlreiche Beispiele, bis dahin, dass auch heute noch, 1700 Jahre später, verbale 
Verwerfungen auf Arius zu hören sind. 

Offen bleibt die Frage, ob etwas ein Bekenntnis sein kann, wenn man es bekennen muss. 
  

10

Prof Dr. Thorsten Dietz



Fazit 
Bekenntnisse erfüllen einen wichtigen Zweck, ohne sie geht es nicht. Doch gerade im 
Umgang mit religiösen Bekenntnissen ist „Ambivalenz-Management“ gefragt. Der Verweis 
auf etwas Größeres darf nicht an die Stelle von Gott, ja von Gottes Bekennen zur Welt 
treten.  

Bekenntnisse verdanken sich immer einem historischen Anlass der Streitigkeit, in dem 
neue Klarheit erheblichen Mehrheiten einleuchtet. Jede neue Klarheit ist aber immer nur 
vorläufig und steht in einem Prozess der Anerkennung. 

Das Bekennen zu Gott in seiner Bewegung auf den Menschen zu, so schließt Dietz, setzt 
voraus, dass auch diese Bekenntnisse in Bewegung bleiben. Weil wir „keinen anderen 
Gott kennen als einen beweglichen, sich in der Geschichte in Jesus offenbarenden Gott“.  

Das Nizäum bleibt als „Schritt in dieser Bewegungsgeschichte Gottes und des 
Christentums dafür bis heute eine ungeheuer anregende Geschichte“. 

4 Response auf Prof. Dr. Thorsten Dietz 
 Prof. Dr. Rebecca Müller 

(Bericht: Elisabeth Engler-Starck) 

Prof. Dr. Rebecca Müller begann ihre Response mit einem 
biographischen Rückblick auf ihr Theologiestudium.. Für sie 
eine Zeit der Freiheit, der intellektuellen und geistigen 
Nahrung, aber auch eine Zeit der Auseinandersetzung 
zwischen liberalen und evangelikalen studentischen 
Milieus: „Nie habe ich mich so oft und so vehement bekannt 
wie in der Marburger Zeit. Wo stehst du? Links oder rechts? 
Liberal oder evangelikal? Es ging um mehr als ab-
weichende Meinungen. Es war immer ganz persönlich.“ 

Heute, in der Ausbildung von Vikarinnen und Vikaren, erlebt 
sie eine entspanntere, diversere theologische Landschaft. 
Gesellschaftstheoretische Studien stützen diese Wahr-
nehmung: Trotz Debatten z. B. über Migration oder Gender 
herrsche in Deutschland ein breiter liberaler Grundkonsens, 
(noch) keine gesellschaftliche Spaltung wie z. B. in den 
USA. Das motiviere, gerade auch aus dem Glauben 
heraus, am gesellschaftlichen Zusammenhalt mitzuwirken. 

Vor dem Hintergrund wachsender religiöser Gleich-
gültigkeit in der Gesellschaft plädierte Müller für eine 
öffentliche Kirche, die nicht sich selbst, sondern die 
Fragen der Menschen in den Mittelpunkt stellt und in 
diesen Fragen versucht, das Evangelium zu 
erkennen. Diese Uneigennützigkeit sei entscheidend: 
„Menschen merken, wenn wir sie verzwecken wollen. 
Sie merken, ob wir sie in ihrer geschöpflichen und 
erlösten Freiheit und Einzigartigkeit ernst nehmen 
oder nicht.“ 

11

Prof Dr. Rebecca Müller

Zusammen denken



Schließlich verwies sie auf die EKHN, deren Grundartikel das Bekenntnis als 
fortlaufenden, gemeinschaftlichen Prozess versteht. Das stellt immer wieder die Frage, wo 
wir neu bezeugen müssen. Und es ist gut, so Müller, dass wir die Möglichkeit haben – 
ohne Beliebigkeit, sondern immer auf Grundlage der biblischen Überlieferung und der 
Bekenntnisschriften –, das Bekennen in Kommunikation, im Diskutieren und gemeinsamen 
Gebet um den Heiligen Geist immer wieder im „Wir“ zu erleben. 

12

Aufmerksam zuhören, engagiert nachfragen, angeregt diskutieren.



5 Workshop: Freikirchliches Bekennen als theologische Herausforderung  
 und Glaubensinspiration 
 Dr. Lothar Triebel 

(Bericht: Dr. Michael Gerhardt) 

Schon der zweigeteilte Titel des Workshops machte einerseits auf die spezielle Situation 
des Bekenntnisthemas im freikirchlichen Kontext aufmerksam, lud andererseits aber auch 
zu einer wertschätzenden und ggf. sogar die eigene landeskirchliche Tradition 
bereichernden Wahrnehmung freikirchlichen Bekennens ein. 

Diese zwei Aspekte korrespondieren mit den 
beiden grundlegenden Beobachtungen, dass 
Freikirchen sehr verschieden sind – und das 
nicht nur weltweit, sondern schon allein im 
deutschen Kontext –, und dass daher sowohl 
das Bekennen als auch dessen Inhalt oft zu 
einem eher individuellen Akt einer einzelnen 
Person oder Gemeinde wird (bei der Taufe, 
Altar Call etc.). Deshalb spreche man mit 
Blick auf die Freikirchen, so Lothar Triebel, 
auch häufig nicht von anderen „Kon-
fessionen“ (confessio = Bekenntnis), sondern 
unter Übernahme eines lateinisch-engl. Be-
griffes von „Denominationen“ (Benen-
nungen). 

Unter dem Begriff Freikirche sammeln sich so grundlegend verschiedene Kirchen und 
Gemeindebünde wie die SELK, der Bund der Freien evangelischen Gemeinden, der Bund 
Freikirchlicher Pfingstgemeinden, die Evangelisch-Methodistische Kirche oder die 
Freikirche der Siebenten-Tags-Adventisten u. v. a. m. 

Erste Zugänge lieferten im Workshop ein kurzer Ausflug in entsprechende Bücher und 
Lexika aus dem freikirchlichen Kontext und eine Textarbeit an verschiedenen Absätzen der 
Schleitheimer Artikel. Dabei wurde u. a. klar, dass oft intuitiv mit der Täuferbewegung in 
Verbindung gebrachte Aspekte, wie Endzeitbewusstsein, Kongregationalismus oder die 
Gläubigentaufe, deutlich weniger stark akzentuiert sind als erwartet, wenngleich viele 
Freikirchen bis heute u. a. durch diese Schwerpunktsetzungen charakterisiert sind. 

13

Dr. Lothar Triebel

Vertiefen nach Wahl: sieben Workshops – zwei Runden.



Es wird klar: Bekenntnisse dienen im freikirchlichen Kontext neben der Selbst-
vergewisserung des Einzelnen bzw. der Ortsgemeinde auch der Selbstdarstellung in der 
Öffentlichkeit. Im Fall des baptistischen Bekenntnisses des 19. Jahrhunderts war der 
Grund der Formulierung beispielsweise gar eine Anfrage der Hamburger Stadtregierung. 
Die später entstandene ausführliche baptistische Schrift "Rechenschaft vom Glauben" 
bezieht sich eingangs, wie übrigens viele freikirchliche Bekenntnisäußerungen, auf das 
Apostolikum, und man kann im Weiteren durchaus seine allgemeine Anerkennung bei den 
meisten evangelischen Freikirchen der Gegenwart voraussetzen, auch ohne dass sich 
jeweils darauf bezogen würde. 

Lothar Triebel stellte anschließend Bekenntnisse von Ortsgemeinden in deren 
Webauftritten vor, wobei auffällt, dass neben dem Bezug zum Apostolikum und der 
Ausgestaltung der entsprechenden Artikel desselben der Bezug zur Normativität der Bibel 
hervorgehoben wird, die im Apostolikum zumindest nicht explizit vorkommt. Dies kann 
sicher als eine Unterstreichung des Festhaltens an dem verstanden werden, was man aus 
freikirchlicher Perspektive im landeskirchlichen Raum häufig als relativiert wahrnimmt. 
Dazu passt der oft geäußerte Bezug auf die Reformation, auf die sich der protestantische 
Glaube ja gerade gründet. Somit wird profiliert, aber eben auch angeschlossen (vgl. z. B. 
das Statement der Vereinigung Evangelischer Freikirchen). 

Den Abschluss bildete ein Blick in anti-"freikirchliche" Bekenntnisse, wie z. B. Artikel 9 der 
CA und deren Apologie, der die Wiedertäufer verwirft, aber auch in die Überwindung der 
heftigen Ausgrenzungen und der Verfolgungen der Täufer im 16. Jahrhundert, z. B. durch 
Schuldbekenntnis und Vergebungsakt zwischen dem Lutherischen Weltbund und der 
Mennonitischen Weltkonferenz während der LWB-Vollversammlung 2010 in Stuttgart. So 
kann auch z. B. die Charta Oecumenica, unterschrieben von allen in der ACK 
mitarbeitenden Kirchen, Leitlinien für die wachsende Zusammenarbeit unter den Kirchen 
Europas formulieren und eine gegenseitige Bereicherung aller evangelischen 
Denominationen anstoßen. 

6 Workshop: Bekenntnis auf anglikanisch – von Nicäa über 39 Artikel bis 
 "Common Worship" 
 Dr. Kai Funkschmidt 

(Bericht:  Dr. Kai Funkschmidt) 

Der Anglikanismus kennt kein spezifisch 
eigenes Bekenntnis, das der Confessio 
Augustana und dem Heidelberger Kate-
chismus usw. vergleichbar wäre. Anerkannt 
sind ausdrücklich die drei altkirchlichen 
Bekenntnisse der ökumenischen Christen-
heit: Athanasianum, Apostolicum und 
Nicaeno-Constantinopolitanum, letzteres 
meist als „Nicene Creed“ abgekürzt. Sie 
gelten als verbindliche und zugleich 
hinreichende Aussagen über den christlichen 
Glauben. Diese sind aber natürlich nicht 
anglikanisch, sondern ökumenische Bekennt-
nisse. Im Gottesdienst gebraucht wurde 

14

Dr. Kai Funkschmidt



früher vor allem das Athanasianum, heute in der Regel das Nicaenum, nur selten das 
Apostolicum. 

Die Thirty-Nine Articles von 1571 ist derjenige Text, der einem anglikanischen 
Glaubensbekenntnis am nächsten kommt. Unübersehbar sind hier sprachliche und 
theologische Anleihen typisch lutherischer und typisch reformierter Theologie. 

Seit dem späten 19. Jh. wird zur Beschreibung der Kernelemente anglikanischer 
Theologie am häufigsten auf das sogenannte „Chicago-Lambeth-Quadrilateral“ von 1888 
verwiesen. Wichtig ist, dass das Ziel dieser Erklärung nicht konfessionelle Abgrenzung 
war, sondern dass sie als Grundlage für eine ökumenische Verständigung innerhalb der 
Christenheit gedacht war. Demnach gehörten vier Merkmale zur Kirche (allenfalls der 
vierte Artikel kann als spezifisch anglikanisch gelten): 

1. Die Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testaments enthalten alles Heils-
notwendige. 

2. Die Glaubensbekenntnisse (insbesondere Nicaenum und Apostolicum) enthalten alle 
notwendigen Aussagen über den christlichen Glauben. 

3. Es gibt zwei Herrensakramente, nämlich die Taufe und das Abendmahl mit 
„wortgetreuer Einsetzung“ und den dazugehörigen Elementen. 

4. Der historische Episkopat in lokaler Ausprägung. 

In der kirchlichen Praxis stecken die dogmatischen Grundlagen, also das Bekenntnis der 
Anglikanischen Kirche(n), aber vor allem in ihrer Liturgie. Diese war bis ins 20. 
Jahrhundert weltweit in einem einheitlichen Book of Common Prayer festgelegt. In den 
letzten Jahrzehnten haben immer mehr anglikanische Provinzen (wie die 42 selbständigen 
regionalen Kirchen heißen) eigene, etwas modernere Versionen des Book of Common 
Prayer eingeführt. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, warum die geplante Einführung 
einer Liturgie für die Segnung gleichgeschlechtlicher Paare in der Church of England 2023 
zu so massiven Konflikten führte: Eine solche Liturgieänderung ist eine Änderung der 
Lehre. 

7 Workshop: Altkirchliche Bekenntnisse und ihre Bedeutung in der Ökumene  
 heute 
 Dr. Dagmar Heller 

(Bericht: Dr. Dagmar Heller) 

Nach einer kurzen Bestandsaufnahme über die 
altkirchlichen Bekenntnisse (Athanasianum, 
Apostolikum, Nizäno-Konstantinopolitanum) und 
deren Geschichte in Ost- und Westkirche ging es 
um die Rolle des Nizänokonstantinopolitanums 
(NK) in der Ökumene. Das NK ist die gemein-
same Grundlage der Christen, in der der 
trinitarische Glaube ausgedrückt ist. Das ist 
ausgedrückt in der Satzung des Ökumenischen 
Rates der Kirchen. Allerdings ist das NK bzw. eine 
bestimmte Aussage im NK ein Streitpunkt in der 

15

Dr. Dagmar Heller



ökumenischen Debatte: Die Aussage im dritten Artikel des NK, dass „der Heilige Geist aus 
dem Vater UND DEM SOHN hervor“geht, wird vor allem von orthodoxer Seite 
problematisiert. Es handelt sich darum, dass „und dem Sohn“ (lateinisch: filioque) im 
Westen im Alleingang in den ursprünglichen Text eingefügt wurde. Diese Einfügung 
bedeutet auch eine theologische Veränderung: Der Vater ist dann nicht mehr alleiniges 
Ursprungsprinzip. Die westliche Seite ihrerseits sieht in der ursprünglichen Formulierung 
(also ohne ‚filioque‘) eine Subordination des Sohnes unter den Vater. Dahinter stehen zwei 
unterschiedliche Denkweisen: Im Osten ist man daran interessiert, die spezifischen 
Charakteristika und Funktionen jeder Person der Trinität auseinanderzuhalten, während es 
im westlichen Denken stärker um die Beziehungen zwischen den drei Personen geht.  

In internationalen ökumenischen Dialogen wurde immer wieder vorgeschlagen, in 
ökumenischen Gottesdiensten das NK ohne ‚filioque‘ zu sprechen. Im Dialog zwischen 
dem Lutherischen Weltbund und den Orthodoxen wurde 2024 wieder dieser Vorschlag 
gemacht, allerdings zum ersten Mal auf dem Hintergrund, dass die orthodoxe Seite zum 
Ausdruck brachte, dass die westliche Formulierung und die dahinterstehende Theologie 
durchaus eine Berechtigung haben.   

Zum Abschluss wurde noch darauf eingegangen, dass inzwischen in der Ökumene etliche 
Kirchen (vor allem jüngere) auf vorformulierte Bekenntnisse verzichten, weil es ihnen 
stärker um die persönliche Beziehung zu Gott geht. 

Als gemeinsame Grundlage kann das NK dennoch als Richtschnur dienen, weil es den 
allen Kirchen gemeinsamen trinitarischen Glauben zusammenfasst und in dieser Hinsicht 
von allen Kirchen akzeptiert wird, selbst wenn es nicht als offizieller Bekenntnistext benutzt 
wird. 

8 Workshop: Ich bekenne...! Die Wahrheit über den Dialog der Religionen 
 Dr. Dr. Peter Noss 

(Bericht Elisabeth Engler-Starck) 

Unter dem Titel „Ich bekenne…! Die Wahrheit 
über den Dialog der Religionen“ lud Dr. Dr. 
Peter Noss, Referent für den interreligiösen 
Dialog mit dem Judentum im Zentrum 
Ökumene von EKHN und EKKW, zu einem 
Workshop ein. Überraschend begann die 
Veranstaltung jedoch mit einem Video über 
die Fankultur von Borussia Dortmund. Der 
Film porträtierte eine Anhängerin, die ihr 
Leben konsequent auf den Verein ausrichtet 
und vor jedem Spiel feste Rituale pflegt. 
Gerade in dieser quasi religiösen Hingabe 
wurde der thematische Bezug dann deutlich: 
Ohne eine konkrete Religion als Maßstab zu 
setzen, sollten die Teilnehmenden grund-
legende Merkmale von Religion heraus-
arbeiten. 

Im zweiten Teil arbeiteten die Gruppen mit vorbereiteten Handouts und analysierten 
typische Kennzeichen verschiedener Glaubensrichtungen – etwa des Hinduismus, 

16

Dr. Dr. Peter Noss



Sikhismus oder der Bahai. Die Ergebnisse präsentierten sie anschließend im Plenum in 
einem kleinen Rollenspiel, in dem sie als Vertreter*innen der jeweiligen Religion agierten. 
In der darauf aufbauenden Schlussrunde wurde deutlich, wie viel „Übersetzungsaufwand“ 
im Gespräch zwischen Religionen nötig ist – und wie viel mehr zu dem Thema noch zu 
sagen wäre, als es in einem kurzen Workshop möglich war. 

9 Workshop: Das Dogma ist das Drama.  
 An wen oder was glaubt eigentlich die evangelische Kirche? 
 Propst Oliver Albrecht, Pröpstin Henriette Crüwell 

(Bericht: Propst Oliver Albrecht) 

Unsere Aufgabenstellung an die Workshopgruppe lautete: "Wir haben viel gehört und 
wollen jetzt selbst ins Nachdenken und besser noch: Ins Handeln kommen. Dramatisch 
soll es in den nächsten Minuten zugehen, das Dogma als Drama, dazu haben Sie sich 
angemeldet. Die Idee: Jedes neue Dogma löst und schafft (!) Probleme. Hinter heutigen 
Problemen stehen frühere Lösungen.  

Um dabei aus dem Schwarz-Weiß-Denken herauszukommen, ist uns das Mischpult 
eingefallen. Hier gibt es nicht nur An oder Aus, sondern wunderbare Schieberegler. Höhen 
und Tiefen können fein reguliert werden, die richtige Balance wird gefunden, Echo und 
Hall werden eingestellt und die Lautstärke sowieso. Wichtig: Bässe sind nicht besser als 
Höhen, laut nicht besser als leise. Auf den guten Klang kommt es an. Wie klingt Kirche 
gut? Wir haben Ihnen ein himmlisches Mischpult mitgebracht. Und Sie dürfen jetzt damit 
spielen: Wie klingt Kirche gerade? Wo müsste jetzt in 2025 nachjustiert werden, damit sie 
noch schöner klingt?" 

Die Einstellmöglichkeiten waren:- 
1. Credo als gemeinsame Anbetung – Credo als persönlicher Appell 
2.  Gott wirkt in der Geschichte: der Allmächtige – Gott hilft, mein Schicksal    
 anzunehmen: der Solidarische 
3.  Christus ist historische Ereignis – Christus ist symbolisches Zeichen 
4.  Christus ist für uns gestorben, damit wir ewiges Heil erlangen – Jesus hat uns   
 vorgelebt, wie wir unsere Sache hier gut machen 

17

Pröpstin Henriette Crüwell, Propst Oliver Albrecht Dogma-Mischpult als 
Diskussionsanlass



5.  Ein Credo nur mit Geburt und Tod Jesu – Ein Credo mit dem vorbildlichen    
 Lebensstil Jesu 
6.  Der Geist in der Kirche als Christi Geist – Die Geistkraft in der Welt als Lebensgeist 
7.  Menschsein heißt Sünder sein – Menschsein bedeutet gut sein können und wollen 
8.  Versöhnung als zu erstrebende Möglichkeit – Versöhnung als unveränderbare   
 Wirklichkeit 
9.  Kirche als Heilsanstalt: Sammlung – Kirche in der Gemeinschaft Menschen guten  
 Willens: Sendung 
10.  Jenseits-Eschatologie und Jüngste Gericht – Präsentische Eschatologie und   
 irdische Gerechtigkeit 

10 Workshop: Pop Up Church und Co. Neue Formen von Kirche 
Dr. Katharina Scholl 

(Bericht: Pfn. Astrid Maria Horn) 

Welche Ideen und Projekte verstecken sich 
hinter dem Begriff Pop Up Church? Dr. 
Katharina Scholl berichtete von ihren 
Erfahrungen und eigenen Projekten und 
widmete sich der kirchentheoretischen 
Perspektive des Formats. Sie erzählt, dass 
sie selber die Pop Up Church als große 
Spielwiese für sich entdeckt hat. Es sei ein 
Format mitten im Leben, das den Alltag der 
Menschen unterbricht. 

Die Bewegung beginnt bei einer Handvoll 
Vikar*innen in der Nordkirche. Sie wollen 
Menschen außerhalb des kirchl ichen 
Rahmens erreichen. Ihr Ziel ist es, Menschen mit den großen Motiven des Christentums in 
Berührung zu bringen. Der Talar dient dabei als Kennzeichen des Christentums. So sind 
sie in der Öffentlichkeit erkennbar, stehen dabei aber auch immer in einer gewissen 
Spannung. Der Talar ist Zeichen der eigenen Religiosität und kann gleichzeitig auch 
Distanz aufbauen. Scholz nennt als Beispiel die Aktion „Du siehst mich?! Gottes starke 
Töchter", mit der Vikarinnen 2019 in Hamburg auf das Thema Gewalt gegen Frauen 
aufmerksam machten. 

Scholz selber hat schon viele eigene Aktionen durchgeführt und gibt den Anwesenden 
einen Einblick in ihre Arbeit. Die reicht von Himmelfahrt im Aufzug unter dem Motto „Du 
bist himmlisch“ im Oberstadtaufzug in Marburg über einen Flashmob-Brunch in Hanau-
Großauheim und eine Erfrischungsaktion an heißen Sommertagen bis hin zu einem 
Liebesschauer auf einem Marktplatz, bei dem sich Menschen vorher aufgenommene 
Segensworte aus einem Duschkopf zusprechen lassen können. 

Im Anschluss widmet sie sich dem Thema Pop Up Church aus kirchentheoretischer 
Perspektive.  
Das Format bringe uns dazu, zu reflektieren, welche religiösen Gehalte anschlussfähig 
seien. Rituale müssten als unmittelbar hilfreich von Menschen erlebt werden können. Pop-
Up-Formate lassen das weite Feld von Kasualien im Sozialraum erahnen. Der Fokus liege 
dabei auf einer ereignisbezogenen Kirchenbindung und der Erzeugung von heiligen 
Momenten. Das Format mache den missionalen Grundzug des Christentums erfahrbar, sei 

18

Dr. Katharina Scholl



eine performative Form des Bekenntnisses. Es akzentuiere die öffentliche Form des 
Evangeliums.  

Zum Schluss bekommen wir Zuhörenden noch einen kurzen Ausblick auf ihre nächste 
Aktion. Scholz zeigt ein Bild davon und im Publikum werden Ideen gesammelt, was es 
sein könnte. Viel Kreatives kommt zusammen und die ein oder andere neue Idee entsteht 
unter den Anwesenden. Danach wird aufgelöst. Die Aktion wird im nächsten Jahr 
durchgeführt. 

11 Workshop: Was ist mir heilig? Bekenntnisse in Schule und Unterricht 
 Dr. Mark Linden 

(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann) 

In dem Workshop mit Mark Linden ging es 
unter dem Titel „Was ist mir heilig?“ um 
Bekenntnis im schulischen Kontext.  

Als Auftakt waren die Teilnehmenden vor die 
Aufgabe gestellt, zu sagen, was ihnen jeweils 
im Zusammenhang mit Schule als Anlass 
zum Bekenntnis begegne. Wiederholt wurde 
dabei die Erfahrung genannt, dass die Frage 
an die Lehrkraft gestellt wird: „Was glauben 
Sie denn?“ Wenn eine Pfarrperson als 
Lehrkraft agiert, scheint dies sogar noch 
stärker diese Frage anzuregen. Die Fähig-
keit, sagen zu können, was einem selbst 
wichtig ist, und dies authentisch vermitteln zu 
können, ist hier an dieser Stelle ein wichtiger 
Aspekt.  

Diese Wahrnehmung bekräftigte der Referent unter Verweis auf die KMU VI, in der 
Religionsunterricht an dritter Stelle rangiere, was den positiven Bezug zur Kirche angehe. 
Religionsunterricht sei umso wirksamer, je mehr die Positionalität der Lehrkraft erkennbar 
werde und zugleich eine offene Atmosphäre für den Dialog über unterschiedliche 
Auffassungen bestehe.  

Ein weiterer Hinweis des Workshops betraf die Zusammensetzung der Lerngruppen: Es 
sei zu beobachten bzw. in Rechnung zu stellen, dass viele, wenn nicht sogar die Mehrheit 
der Kinder und Jugendlichen im Religionsunterricht zwar christlich und kirchlich 
eingebunden seien, ohne jedoch unbedingt der eigenen (volkskirchlichen) Gemeinde 
anzugehören.  

Man könne hier vielleicht konstatieren, dass eine Verschiebung von der „Volkskirche“ hin 
zu Bekenntnisgemeinden stattfinde. Die insgesamt zunehmende Heterogenität der 
Lerngruppen stelle aber die Aufgabe, Lern- und Erfahrungsräume im Religionsunterricht 
zu eröffnen, die dazu helfen, sprachfähig zu werden, um religiöse Erfahrungen 
auszudrücken. Der Referent verwies dabei auf die Unterscheidung von „religiösem 
Sprechen“ und „Sprache der Religion“. Am Beispiel eines Liedtextes von Crow machte er 
dies anschaulich, wie dies gelingen kann und vom lebensweltlichen Einstieg der Weg hin 
zu traditioneller Sprache gefunden werden kann.  

19

Dr. Mark Linden



Religion ist etwas Existenzielles. Der Religionsunterricht eröffnet den Kinder und 
Jugendlichen die Möglichkeit, Fragen zu stellen und Inhalte kennenzulernen, die über eine 
reine Information über Religion (Außenperspektive) hinausgehen und eigene Erfahrungen 
mit Religion zu machen.  

Die in den Workshops gewonnenen Einsichten konnten am Nachmittag in einem 
Abschlussplenum und Podium, das Dr. Juliane Schütz moderierte und in dem nochmals 
Thorsten Dietz Stellung nahm, unter der Überschrift „Das nehme ich mit“ gemeinsam auch 
vor dem Hintergrund des Vormittagsprogramms ausgewertet werden. 

20

Das nehme ich mit! Bekenntnisse – Erkenntnisse



Vom gemeinsamen Glauben-zusammen-Denken dieses Tages verteilte sich die 
Studiengemeinschaft am späten Nachmittag in Exkursionen über das Museumsufer und 
das Stadtgebiet. Es ging mit Peter Noss in die Stadionkapelle und das Eintracht-Museum, 
es wurde angeführt von Dr. Jeffrey Myers und Hans Jürgen Basteck gepilgert sowie mit 
Elisabeth Engler-Starck das jüdische Museum und mit Dagmar Heller das Ikonenmuseum 
besucht. 

21

Offizieller Dank an alles Referentinnen und Referenten und die Moderatorin (Namen s. o.) Es 
konnten nachmittags leider nicht mehr alle dabei sein. 



Den lockeren und kulinarischen Ausklang bildete ein Hessischer Abend mit 
entsprechendem Buffet u. a. inklusive der obligatorischen Grünen Soße und natürlich 
Ebbelwoi. Kurzweilig und mit einem Augenzwinkern umrahmte André Barth musikalisch 
ein vom Vorstand des EB Hessen vorbereitetes Quiz, bei dem man nicht allein sein 
Wissen über die EKHN und EKKW auch hinsichtlich skurriler Fakten unter Beweis stellen, 
sondern auch viele nützliche Informationen über die beiden Landeskirchen erfahren 
konnte.  

22

Aufbruch zu den Exkursionen

Vorbereitungen  
für einen  
gelungenen 
Abschluss  
des Studientages



23O. r.: Begrüßung besonderer Gäste: Pfrin Andrea Braunberger-Myers und Dr. Jeffrey Myers



 

24

Wer weiß denn sowas über die EKHN und EKKW? Das Expertenteam gewinnt einen Satz eb- 
und ki-Schlüsselanhänger.



UPDATE ÖKUMENE AM SAMSTAG 
(Bericht: Dr. Alida Euler) 

Der Samstagvormittag stand im Licht des 
traditionellen ‚Update Ökumene‘. Nach einer 
Begrüßung durch die beiden Vorsitzenden 
des EB Hessen (Astrid Maria Horn und 
Matthias Ulrich) sowie einer Bibelarbeit zu 
Joh 4 stellte Dr. Alida C. Euler im Namen des 
Vorstands des EB Hessen die beiden 
Moderatorinnen vor: Christina Schnepel, 
Leiterin des Zentrums Ökumene der EKHN 
und EKKW, moderierte das Gespräch der 
Expert*innen des Konfessionskundichen 
Instituts. Zudem war Elisabeth Engler-Starck, 

25
Bibelteilen zu Joh 4

Ein musikalisch und kulinarisch gelungener Abend mit viel Gemeinschaft und Spaß



Geschäftsführerin im EB Hessen sowie Inhaberin der Fachstelle Ökumene im Ev. Dekanat 
Büdinger Land, als Anwältin des Publikums aktiv.  

Mit der Leitfrage „Wie steht es um die 
Einheit?“ eröffnete Christina Schnepel das 
Podiumsgespräch. Den Auftakt machte Dr. 
Dagmar Heller mit einem Blick auf die 
orthodoxen Kirchen, die in Deutschland im 
vergangenen Jahr mit einer ‚wandernden 
Ikone‘ präsent waren, mit der ökumenisch 
orientierte Gottesdienste gefeiert wurden. 
Weltweit ist die Frage nach der Ökumene in 
der Orthodoxie hingegen wenig im Fokus, 
wenngleich es mit Blick auf das Nizäno-
Konstantinopolitanum sachte Hinweise auf 
zumindest eine Akzeptanz der Sinnhaftigkeit 
des – aber natürlich keinerlei Zustimmung 
zum – filioque gibt. 

Als zentrales Ereignis im weltweiten ökumenischen Kalender wies Dr. Kai Funkschmidt, 
Referent für Anglikanismus und Weltökumene im Bensheimer KI, auf die im Oktober 
bevorstehende Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung im ägyptischen Wadi El 
Natrun hin – die erste seit dreißig Jahren. Diskutiert werden dort Fragen der sichtbaren 
Einheit, der Rolle der Kirche angesichts von Krieg und Ungerechtigkeit sowie 
anthropologische Herausforderungen durch die vermehrte Nutzung von Künstlicher 
Intelligenz. 

Breiten Raum nahmen während des Vormittags Fragen und Einschätzungen zu 
evangelikalen Bewegungen in Deutschland und den USA ein. Dr. Kai Funkschmidt und Pfr. 
Dr. Dirk Spornhauer betonten die notwendige Differenzierung zwischen Evangelikalen, 
Freikirchen und Pfingstkirchen. Neue Strömungen wie das „Seven Mountains Mandate“ 
oder die „Kingdom Minded Network Christianity“ zeigen, dass einige Gruppen 
evangelikaler Akteur*innen zunehmend politische und gesellschaftliche Einflussnahme 
anstreben. 

26

Elisabeth Engler-StarckDr. Alida C. Euler

Christina Schnepel und die Referenten und 
die Referentin des KI



Im Blick auf die katholische Kirche fokus-
sierte Pfr. Martin Bräuer, Referent für 
Catholica, auf charismatische Bewegungen 
innerhalb des Katholizismus sowie auf den 
neuen Papst Robert Francis Prevost (Leo 
XIV.), den er als integrative Figur beschrieb. 
Seiner Ansicht nach werden Themen wie 
Synodalität und die Rolle der Frau im 
Katholizismus seine Amtszeit prägen – die 
Frage nach Weiheämtern bleibe jedoch von 
Leo XIV. aus Gründen dadurch zu be-
fürchtender innerkatholischer Spannungen 
bewusst ausgeklammert. 

Aktuelle Spannungen prägen nach Dr. Kai Funkschmidt auch die anglikanische Kirche: 
Der Rücktritt des Erzbischofs von Canterbury hängt hierbei eng mit innerkirchlichen 
Konflikten um Sexualität, Macht und das Bischofsamt zusammen. Weltweit sei damit auch 
die Einheit der anglikanischen Gemeinschaft herausgefordert. 

Weitere Themen des Updates Ökumene, die durch Publikumsfragen eingebracht oder 
vertieft wurden, waren die Entwicklungen in der Ukraine, die Frage nach der Frauen-
ordination in unterschiedlichen Konfessionen sowie die Diskussion um Formen eines 
ökumenischen Religionsunterrichts. Das ‚Update Ökumene‘ zeigte eindrücklich: Die Suche 
nach Einheit bleibt von Spannungen und Differenzen geprägt, eröffnet aber zugleich neue 
Räume für Gespräch, theologische Klärung und gemeinsames Handeln. 

Vor der anschließenden Mitgliederversammlung dankte Christian Schad dem 
Vorbereitungsteam des EB Hessen und allen Referierenden und übergab den Staffelstab: 
Nächstes Jahr in Berlin!

27

Die Ausstellung  "Was eint? Was trennt?"

Tanja Noé und Dr. h. c. Christian Schad 


