
Berichte  
zum Studientag Bekenntnisse heute 

und zum Update Ökumene 
Jahrestagung des Evangelischen Bundes 

26. und 27.09.2025 
in der Evangelischen Akademie Frankfurt/M. 

Das Anliegen der Jahresversammlung war ambitioniert: Ein Bogen sollte gespannt werden 
von Nizäa, der antiken Bekenntnissynode vor 1700 Jahren, bis in die gegenwärtigen 
kirchlichen Praxisfelder wie Pop Up Church und Ökumene. Theologisch anspruchsvoll, 
interaktiv und ebenso für Studierende wie für lange mit dem Feld Befasste sollten 
Weitergetragenes und Durchtragendes interessant und lebensnah in Vorträgen, 
Workshops, Gesprächen und Diskussionen freigelegt werden. Das Programm des 
Studientages am Freitag von 09:30 bis 16:00 Uhr trug dem durch ein vielfältiges 
thematisches Spektrum Rechnung und das Update Ökumene vertiefte die 
gesamtkirchliche Perspektive am Samstag. Von den Vorträgen und Workshops des 
Studientages bzw. des Podiums beim Update Ökumene legen die jeweiligen 
Beobachterinnen und Beobachter bzw. die Referentinnen und Referenten selbst hier ihre 
Kurzberichte vor. 

STUDIENTAG 

1	 Vortrag: Der historische Rahmen des Nizänums und seine Wirkung bis heute 
	 Prof. Dr. Karl Pinggéra 

(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann) 

In seinem Vortrag veranschaulichte der Referent diese Frage mithilfe der Deckengemälde 
aus der Klosterbibliothek in St. Gallen von Joseph Wannenmacher (1722–1780). Sie 
zeigen die vier ersten (ökumenischen) Konzile und bilden deren wesentliche Inhalte ab. 
Am Beispiel der Darstellung des Konzils von Nizäa ging er der Frage nach, was wir heute 
kirchengeschichtlich darüber wissen und wie die Vorstellung davon war bzw. ist.  

So steht in dem Deckenfresko zum Konzil von Nizäa das Stichwort „homoousios“ im 
Zentrum. In der Tat ist das Bekenntnis als wesentliches Ergebnis des Konzils in 
Erinnerung geblieben. Viel wesentlicher sei damals aber die Einigung auf einen 
gemeinsamen Ostertermin gewesen, ebenso die Bezugnahme auf die allgemeine 
„katholische“ Kirche. Das Stichwort „homoousios“ habe in den theologischen Debatten der 
Folgezeit kaum eine Rolle gespielt, und erst in der Fassung des Konzils von 
Konstantinopel (381) habe das Bekenntnis von Nizäa seine heute bekannte Gestalt 
bekommen.  

Seite  von 1 13



Insgesamt ist historisch nur wenig Konkretes greifbar, weil die Quellenüberlieferung 
äußerst spärlich ist. Festhalten lässt sich, dass der Einigungswunsch des Kaisers wichtig 
war und er (erstmals) Bischöfe des gesamten Reichs zusammenrief. Etwa 200 Bischöfe 
kamen in Nizäa zusammen.  

Die Rolle des Kaisers sei historisch und kirchenpolitisch interessant, denn einerseits berief 
er in seiner Funktion als oberster Priester (pontifex maximus) das Konzil ein, aber es steht 
zu vermuten, dass er an den Diskussionen und Entscheidungen viel weniger beteiligt war, 
als es etwa die Darstellung des Eusebius nahelege, gerade weil dieser es so betont. 

In der Darstellung auf dem Deckengemälde in St. Gallen kommt nun die Vorstellung zum 
Ausdruck, dass ein Konzil sowieso nur vom Papst einberufen werden kann. Die Spannung 
zwischen historischer Überlieferung und dieser kirchenpolitischen Idee werde künstlerisch 
so gelöst, dass der Berater des Kaisers, Bischof Ossius, sowie die beiden Gesandten des 
römischen Bischofs als Vertreter des Papstes in zentraler Position gezeigt werden, 
während der Kaiser am Rand platziert ist. 

Sicherstellung der Göttlichkeit Jesu; unklar ist die Bedeutung des Wortes „homoousios“.  

Auch viele der anwesenden Bischöfe hätten wohl damals keine konkrete Vorstellung 
davon gehabt. Er habe in der Folgezeit auch erst ab ca. 350 bei Athanasius in der Polemik 
gegen theologische Gegner eine Rolle gespielt. Die Darstellung in St. Gallen entspreche 
eher den Lehren des Konzils von Konstantinopel (381) und projiziere eine spätere 
Situation auf das Nizänische Konzil.  

Der Referent stellte auch die Frage, ob die Darstellung der ersten vier Konzile auf den 
Deckenfresken im Sinne eines consensus quinquesaecularis gedeutet werden könne und 
insofern ein ökumenisches Bildprogramm darstelle. Er hege Zweifel daran, denn 
vermutlich sei die Absicht gewesen, sich mit dem Bildprogramm gegen eine aufklärerische 
(reformierte) Theologie zu wenden, die auf ein Bekenntnis verzichtet habe. Ebenfalls 
merkte er kritisch an, dass bei der Feier des Nizänums dessen  

ökumenische Bedeutung betont, aber nicht erklärt, worin diese bestehe. Diese könne 
gerade in der theologischen Unfertigkeit des Bekenntnistextes bestehen und er schlug vor, 
das Jubiläum zum Anlass zu nehmen, das Nizänum in diesem Horizont neu zu 
interpretieren. Unter Verweis auf die Textkartuschen der Deckengemälde, worin unter 
Berufung auf Mt 28,20 die Gegenwart Christi und der Beistand des Heiligen Geistes 
beschworen würden, dass die „Pforten der Hölle“ (Mt 16,18) die Kirche nicht überwinden 
könnten, stellte der Referent abschließend die Frage, inwiefern es uns heute noch möglich 
sei, die Gegenwart Gottes und den Beistand Christi zu entdecken.  

2	 Response auf Prof. Dr. Karl Pinggéra 
	 Dr. Anna Krauss 

(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann) 

In ihrer Response lobte Anna Krauss die gelungene Verknüpfung des Themas mit der 
visuellen Darstellung. Sie wies aber darauf hin, dass dieser thematische Auftakt große 
Voraussetzungen beinhalte und insofern kein Einstieg für Einsteiger gewesen sei. Daran 
knüpfte sie mehrere Fragen, die auf den historischen Graben Bezug nahmen, der sich 
zwischen Nizäa 325 und dem Jahr 2025 auftue.  

Seite  von 2 13



Dabei spiele auch eine Rolle, dass im Titel des Vortrags „Der historische Rahmen des 
Nizänums und seine Wirkung bis heute“ das Bezugswort für „seine“ uneindeutig sei.   

Konkret fragte sie: „Wenn das Nizänum ein Ding wäre, was nehmen wir mit?“ Sei es ein 
„Heiliger Gral“ oder handele es sich dabei eher um „lästige“ AGB? Sei das Nizänum für 
uns heute nur ein historischer Text? Daran schloss sich die Frage an, wie Texte sinnvoll 
gefeiert werden könnten, die für die Mehrheit der Menschen keine wesentliche Rolle 
(mehr) spielten, obwohl sich die kirchliche Tradition darauf berufe. Das gelte für das 
Nizänische Bekenntnis ebenso wie für das anstehende Jubiläum der Confessio Augustana 
(2030).  

Die anschließende Diskussion berührte die Rolle des Kaisers beim Konzil, die wie bereits 
erwähnt eher geringer einzuschätzen ist. Die anwesenden Bischöfe diskutierten, 
wesentlich wohl ohne ihn oder auch gegen seine Absicht, und verweigerten auf diese 
Weise einen schlichten Gehorsam.   

Auch später, bis in die Zeit des Byzantinischen Reichs, habe es bei aller „Symphonie“ 
zwischen Kaiser und Patriarchen mitunter Widerstand gegen eine zu große 
Vereinnahmung durch die Politik gegeben.  

Weitere Diskussionspunkte betrafen die Trinitätslehre und den Aspekt, dass die 
ökumenische Dimension des Nizänums darin liege, dass Kirchen sich mit diesem Text 
begegneten.  

Ein weiterer Punkt war der Hinweis darauf, dass das Nizänum weniger ein dogmatischer 
oder rechtlicher Text als ein liturgischer Text sei, der auch durch die Musik Bekanntheit 
erhalten habe, wobei – so der Hinweis des Referenten – Franz Schubert (1797–1828) 
dabei dogmatisch schwierige Zeilen weggelassen habe. 

3	 Vortrag: Heute bekennen: christlich und öffentlich 
	 Prof Dr. Thorsten Dietz 

(Bericht: Lukas Link) 

Zwischen Marburg und Zürich 

Von Marburg bis in die Schweiz: So zeichnete Prof. Dr. Thorsten Dietz (Reformierte Kirche 
Zürich) in seinem Vortrag am Vormittag nicht nur seinen persönlichen Bekenntnisweg, 
sondern zog zeitgleich Parallelen zu den heutigen Spannungsfeldern zwischen 
Bekenntnispflicht und Bekenntnisfreiheit. 

Obgleich uns Bekenntnisse heute überall begegnen, ist nicht jeder Sprachakt ein 
wissentlich bekennender und nicht immer muss ein Bekenntnis als ein solches erkannt 
werden. 

Seine Arbeit für die Studienstiftung „Kein anderes Evangelium“ am Anfang seines 
Werdegangs könne man, so Dietz, als Sachinformation verstehen, andere könnten es als 
Bekenntnis, manche sogar als Geständnis auffassen. 

Seite  von 3 13



Bekennen heute 

Bekenntnisse sind heute allgegenwärtig. Ob Politik, Fußball oder Modelabel, überall wird 
bekannt. Auch das christliche Bekenntnis erlebt einen Aufschwung. Man könne von einer 
Rekonfessionalisierung des Christentums sprechen. 

Es zeigt sich: Bekenntnisse sind mehr als nur eine gemeinsame Einigung auf Inhalte, sie 
sind die Voraussetzung gemeinsamer Verbundenheit. Sie können Halt und Geborgenheit 
geben. Gerade wenn die Zeiten unsicher sind, steigt der Wunsch nach einer solchen 
Sicherheit. Dies könne man nicht nur in den aktuellen Entwicklungen der USA beobachten.  

Dimensionen des Bekennens 

Dabei hat Bekennen zwei Dimensionen. Zum einen ist Bekenntnis immer persönlich: 
Selbstverortung, Klärung, manchmal Offenbarung. Zum anderen geschieht es im sozialen 
Raum und bleibt nicht ohne Folgen, manchmal schwerwiegende.  

Für das christliche Bekenntnis tritt noch eine weitere Ebene hinzu: Es ist das Wissen um 
das ‚ermöglichte Bekennen‘, es verdankt sich dem Bekenntnis Gottes zu mir.  

Dieses Gegründet-Sein auf einen Dritten schafft Stabilität und Vertrauen. Es verschärft 
jedoch auch Verwerfungen. Wo Konflikte auftreten, muss im Grunde auch das 
Gottesverhältnis der Person infrage gestellt werden. Dafür liefert die Geschichte 
zahlreiche Beispiele, bis dahin, dass auch heute noch, 1700 Jahre später, verbale 
Verwerfungen auf Arius zu hören sind. 

Offen bleibt die Frage, ob etwas ein Bekenntnis sein kann, wenn man es bekennen muss. 
  

Fazit 

Bekenntnisse erfüllen einen wichtigen Zweck, ohne sie geht es nicht. Doch gerade im 
Umgang mit religiösen Bekenntnissen ist „Ambivalenz-Management“ gefragt. Der Verweis 
auf etwas Größeres darf nicht an die Stelle von Gott, ja von Gottes Bekennen zur Welt 
treten.  

Bekenntnisse verdanken sich immer einem historischen Anlass der Streitigkeit, in dem 
neue Klarheit erheblichen Mehrheiten einleuchtet. Jede neue Klarheit ist aber immer nur 
vorläufig und steht in einem Prozess der Anerkennung. 

Das Bekennen zu Gott in seiner Bewegung auf den Menschen zu, so schließt Dietz, setzt 
voraus, dass auch diese Bekenntnisse in Bewegung bleiben. Weil wir „keinen anderen 
Gott kennen als einen beweglichen, sich in der Geschichte in Jesus offenbarenden Gott“.  

Das Nizäum bleibt als „Schritt in dieser Bewegungsgeschichte Gottes und des 
Christentums dafür bis heute eine ungeheuer anregende Geschichte“. 

Seite  von 4 13



4	 Response auf Prof. Dr. Thorsten Dietz 
	 Prof. Dr. Rebecca Müller 

(Bericht: Elisabeth Engler-Starck) 

Prof. Dr. Rebecca Müller begann ihre Response mit einem biographischen Rückblick auf 
ihr Theologiestudium.. Für sie eine Zeit der Freiheit, der intellektuellen und geistigen 
Nahrung, aber auch eine Zeit der Auseinandersetzung zwischen liberalen und 
evangelikalen studentischen Milieus: „Nie habe ich mich so oft und so vehement bekannt 
wie in der Marburger Zeit. Wo stehst du? Links oder rechts? Liberal oder evangelikal? Es 
ging um mehr als abweichende Meinungen. Es war immer ganz persönlich.“ 

Heute, in der Ausbildung von Vikarinnen und Vikaren, erlebt sie eine entspanntere, 
diversere theologische Landschaft. Gesellschaftstheoretische Studien stützen diese 
Wahrnehmung: Trotz Debatten z. B. über Migration oder Gender herrsche in Deutschland 
ein breiter liberaler Grundkonsens, (noch) keine gesellschaftliche Spaltung wie z. B. in den 
USA. Das motiviere, gerade auch aus dem Glauben heraus, am gesellschaftlichen 
Zusammenhalt mitzuwirken. 

Vor dem Hintergrund wachsender religiöser Gleichgültigkeit in der Gesellschaft plädierte 
Müller für eine öffentliche Kirche, die nicht sich selbst, sondern die Fragen der Menschen 
in den Mittelpunkt stellt und in diesen Fragen versucht, das Evangelium zu erkennen. 
Diese Uneigennützigkeit sei entscheidend: „Menschen merken, wenn wir sie verzwecken 
wollen. Sie merken, ob wir sie in ihrer geschöpflichen und erlösten Freiheit und 
Einzigartigkeit ernst nehmen oder nicht.“ 

Schließlich verwies sie auf die EKHN, deren Grundartikel das Bekenntnis als 
fortlaufenden, gemeinschaftlichen Prozess versteht. Das stellt immer wieder die Frage, wo 
wir neu bezeugen müssen. Und es ist gut, so Müller, dass wir die Möglichkeit haben – 
ohne Beliebigkeit, sondern immer auf Grundlage der biblischen Überlieferung und der 
Bekenntnisschriften –, das Bekennen in Kommunikation, im Diskutieren und gemeinsamen 
Gebet um den Heiligen Geist immer wieder im „Wir“ zu erleben. 

5	 Workshop: Freikirchliches Bekennen als theologische Herausforderung  
	 und Glaubensinspiration 
	 Dr. Lothar Triebel 

(Bericht: Dr. Michael Gerhardt) 

Schon der zweigeteilte Titel des Workshops machte einerseits auf die spezielle Situation 
des Bekenntnisthemas im freikirchlichen Kontext aufmerksam, lud andererseits aber auch 
zu einer wertschätzenden und ggf. sogar die eigene landeskirchliche Tradition 
bereichernden Wahrnehmung freikirchlichen Bekennens ein. 

Diese zwei Aspekte korrespondieren mit den beiden grundlegenden Beobachtungen, dass 
Freikirchen sehr verschieden sind – und das nicht nur weltweit, sondern schon allein im 
deutschen Kontext –, und dass daher sowohl das Bekennen als auch dessen Inhalt oft zu 
einem eher individuellen Akt einer einzelnen Person oder Gemeinde wird (bei der Taufe, 
Altar Call etc.). Deshalb spreche man mit Blick auf die Freikirchen, so Lothar Triebel, auch 
häufig nicht von anderen „Konfessionen“ (confessio = Bekenntnis), sondern unter 
Übernahme eines lateinisch-engl. Begriffes von „Denominationen“ (Benennungen). 

Seite  von 5 13



Unter dem Begriff Freikirche sammeln sich so grundlegend verschiedene Kirchen und 
Gemeindebünde wie die SELK, der Bund der Freien evangelischen Gemeinden, der Bund 
Freikirchlicher Pfingstgemeinden, die Evangelisch-Methodistische Kirche oder die 
Freikirche der Siebenten-Tags-Adventisten u. v. a. m. 

Erste Zugänge lieferten im Workshop ein kurzer Ausflug in entsprechende Bücher und 
Lexika aus dem freikirchlichen Kontext und eine Textarbeit an verschiedenen Absätzen der 
Schleitheimer Artikel. Dabei wurde u. a. klar, dass oft intuitiv mit der Täuferbewegung in 
Verbindung gebrachte Aspekte, wie Endzeitbewusstsein, Kongregationalismus oder die 
Gläubigentaufe, deutlich weniger stark akzentuiert sind als erwartet, wenngleich viele 
Freikirchen bis heute u. a. durch diese Schwerpunktsetzungen charakterisiert sind. 

Es wird klar: Bekenntnisse dienen im freikirchlichen Kontext neben der Selbst-
vergewisserung des Einzelnen bzw. der Ortsgemeinde auch der Selbstdarstellung in der 
Öffentlichkeit. Im Fall des baptistischen Bekenntnisses des 19. Jahrhunderts war der 
Grund der Formulierung beispielsweise gar eine Anfrage der Hamburger Stadtregierung. 
Die später entstandene ausführliche baptistische Schrift "Rechenschaft vom Glauben" 
bezieht sich eingangs, wie übrigens viele freikirchliche Bekenntnisäußerungen, auf das 
Apostolikum, und man kann im Weiteren durchaus seine allgemeine Anerkennung bei den 
meisten evangelischen Freikirchen der Gegenwart voraussetzen, auch ohne dass sich 
jeweils darauf bezogen würde. 

Lothar Triebel stellte anschließend Bekenntnisse von Ortsgemeinden in deren 
Webauftritten vor, wobei auffällt, dass neben dem Bezug zum Apostolikum und der 
Ausgestaltung der entsprechenden Artikel desselben der Bezug zur Normativität der Bibel 
hervorgehoben wird, die im Apostolikum zumindest nicht explizit vorkommt. Dies kann 
sicher als eine Unterstreichung des Festhaltens an dem verstanden werden, was man aus 
freikirchlicher Perspektive im landeskirchlichen Raum häufig als relativiert wahrnimmt. 
Dazu passt der oft geäußerte Bezug auf die Reformation, auf die sich der protestantische 
Glaube ja gerade gründet. Somit wird profiliert, aber eben auch angeschlossen (vgl. z. B. 
das Statement der Vereinigung Evangelischer Freikirchen). 

Den Abschluss bildete ein Blick in anti-"freikirchliche" Bekenntnisse, wie z. B. Artikel 9 der 
CA und deren Apologie, der die Wiedertäufer verwirft, aber auch in die Überwindung der 
heftigen Ausgrenzungen und der Verfolgungen der Täufer im 16. Jahrhundert, z. B. durch 
Schuldbekenntnis und Vergebungsakt zwischen dem Lutherischen Weltbund und der 
Mennonitischen Weltkonferenz während der LWB-Vollversammlung 2010 in Stuttgart. So 
kann auch z. B. die Charta Oecumenica, unterschrieben von allen in der ACK 
mitarbeitenden Kirchen, Leitlinien für die wachsende Zusammenarbeit unter den Kirchen 
Europas formulieren und eine gegenseitige Bereicherung aller evangelischen 
Denominationen anstoßen. 

Seite  von 6 13



6	 Workshop: Bekenntnis auf anglikanisch – von Nicäa über 39 Artikel bis 
	 "Common Worship" 
	 Dr. Kai Funkschmidt 

(Bericht:  Dr. Kai Funkschmidt) 

Der Anglikanismus kennt kein spezifisch eigenes Bekenntnis, das der Confessio 
Augustana und dem Heidelberger Katechismus usw. vergleichbar wäre. Anerkannt sind 
ausdrücklich die drei altkirchlichen Bekenntnisse der ökumenischen Christenheit: 
Athanasianum, Apostolicum und Nicaeno-Constantinopolitanum, letzteres meist als 
„Nicene Creed“ abgekürzt. Sie gelten als verbindliche und zugleich hinreichende 
Aussagen über den christlichen Glauben. Diese sind aber natürlich nicht anglikanisch, 
sondern ökumenische Bekenntnisse. Im Gottesdienst gebraucht wurde früher vor allem 
das Athanasianum, heute in der Regel das Nicaenum, nur selten das Apostolicum. 

Die Thirty-Nine Articles von 1571 ist derjenige Text, der einem anglikanischen 
Glaubensbekenntnis am nächsten kommt. Unübersehbar sind hier sprachliche und 
theologische Anleihen typisch lutherischer und typisch reformierter Theologie. 

Seit dem späten 19. Jh. wird zur Beschreibung der Kernelemente anglikanischer 
Theologie am häufigsten auf das sogenannte „Chicago-Lambeth-Quadrilateral“ von 1888 
verwiesen. Wichtig ist, dass das Ziel dieser Erklärung nicht konfessionelle Abgrenzung 
war, sondern dass sie als Grundlage für eine ökumenische Verständigung innerhalb der 
Christenheit gedacht war. Demnach gehörten vier Merkmale zur Kirche (allenfalls der 
vierte Artikel kann als spezifisch anglikanisch gelten): 

1. Die Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testaments enthalten alles Heils-
notwendige. 

2. Die Glaubensbekenntnisse (insbesondere Nicaenum und Apostolicum) enthalten alle 
notwendigen Aussagen über den christlichen Glauben. 

3. Es gibt zwei Herrensakramente, nämlich die Taufe und das Abendmahl mit 
„wortgetreuer Einsetzung“ und den dazugehörigen Elementen. 

4. Der historische Episkopat in lokaler Ausprägung. 

In der kirchlichen Praxis stecken die dogmatischen Grundlagen, also das Bekenntnis der 
Anglikanischen Kirche(n), aber vor allem in ihrer Liturgie. Diese war bis ins 20. 
Jahrhundert weltweit in einem einheitlichen Book of Common Prayer festgelegt. In den 
letzten Jahrzehnten haben immer mehr anglikanische Provinzen (wie die 42 selbständigen 
regionalen Kirchen heißen) eigene, etwas modernere Versionen des Book of Common 
Prayer eingeführt. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, warum die geplante Einführung 
einer Liturgie für die Segnung gleichgeschlechtlicher Paare in der Church of England 2023 
zu so massiven Konflikten führte: Eine solche Liturgieänderung ist eine Änderung der 
Lehre. 

Seite  von 7 13



7	 Workshop: Altkirchliche Bekenntnisse und ihre Bedeutung in der Ökumene 	
	 heute 
	 Dr. Dagmar Heller 

(Bericht: Dr. Dagmar Heller) 

Nach einer kurzen Bestandsaufnahme über die altkirchlichen Bekenntnisse (Atha-
nasianum, Apostolikum, Nizäno-Konstantinopolitanum) und deren Geschichte in Ost- und 
Westkirche ging es um die Rolle des Nizänokonstantinopolitanums (NK) in der Ökumene. 

Das NK ist die gemeinsame Grundlage der Christen, in der der trinitarische Glaube 
ausgedrückt ist. Das ist ausgedrückt in der Satzung des Ökumenischen Rates der 
Kirchen. Allerdings ist das NK bzw. eine bestimmte Aussage im NK ein Streitpunkt in der 
ökumenischen Debatte: Die Aussage im dritten Artikel des NK, dass „der Heilige Geist aus 
dem Vater UND DEM SOHN hervor“geht, wird vor allem von orthodoxer Seite 
problematisiert. Es handelt sich darum, dass „und dem Sohn“ (lateinisch: filioque) im 
Westen im Alleingang in den ursprünglichen Text eingefügt wurde. Diese Einfügung 
bedeutet auch eine theologische Veränderung: Der Vater ist dann nicht mehr alleiniges 
Ursprungsprinzip. Die westliche Seite ihrerseits sieht in der ursprünglichen Formulierung 
(also ohne ‚filioque‘) eine Subordination des Sohnes unter den Vater. Dahinter stehen zwei 
unterschiedliche Denkweisen: Im Osten ist man daran interessiert, die spezifischen 
Charakteristika und Funktionen jeder Person der Trinität auseinanderzuhalten, während es 
im westlichen Denken stärker um die Beziehungen zwischen den drei Personen geht.  

In internationalen ökumenischen Dialogen wurde immer wieder vorgeschlagen, in 
ökumenischen Gottesdiensten das NK ohne ‚filioque‘ zu sprechen. Im Dialog zwischen 
dem Lutherischen Weltbund und den Orthodoxen wurde 2024 wieder dieser Vorschlag 
gemacht, allerdings zum ersten Mal auf dem Hintergrund, dass die orthodoxe Seite zum 
Ausdruck brachte, dass die westliche Formulierung und die dahinterstehende Theologie 
durchaus eine Berechtigung haben.   

Zum Abschluss wurde noch darauf eingegangen, dass inzwischen in der Ökumene etliche 
Kirchen (vor allem jüngere) auf vorformulierte Bekenntnisse verzichten, weil es ihnen 
stärker um die persönliche Beziehung zu Gott geht. 

Als gemeinsame Grundlage kann das NK dennoch als Richtschnur dienen, weil es den 
allen Kirchen gemeinsamen trinitarischen Glauben zusammenfasst und in dieser Hinsicht 
von allen Kirchen akzeptiert wird, selbst wenn es nicht als offizieller Bekenntnistext benutzt 
wird. 

Seite  von 8 13



8	 Workshop: Ich bekenne...! Die Wahrheit über den Dialog der Religionen 
	 Dr. Dr. Peter Noss 

(Bericht Elisabeth Engler-Starck) 

Unter dem Titel „Ich bekenne…! Die Wahrheit über den Dialog der Religionen“ lud Dr. Dr. 
Peter Noss, Referent für den interreligiösen Dialog mit dem Judentum im Zentrum 
Ökumene von EKHN und EKKW, zu einem Workshop ein. Überraschend begann die 
Veranstaltung jedoch mit einem Video über die Fankultur von Borussia Dortmund. Der 
Film porträtierte eine Anhängerin, die ihr Leben konsequent auf den Verein ausrichtet und 
vor jedem Spiel feste Rituale pflegt. Gerade in dieser quasi religiösen Hingabe wurde der 
thematische Bezug dann deutlich: Ohne eine konkrete Religion als Maßstab zu setzen, 
sollten die Teilnehmenden grundlegende Merkmale von Religion herausarbeiten. 

Im zweiten Teil arbeiteten die Gruppen mit vorbereiteten Handouts und analysierten 
typische Kennzeichen verschiedener Glaubensrichtungen – etwa des Hinduismus, 
Sikhismus oder der Bahai. Die Ergebnisse präsentierten sie anschließend im Plenum in 
einem kleinen Rollenspiel, in dem sie als Vertreter*innen der jeweiligen Religion agierten. 
In der darauf aufbauenden Schlussrunde wurde deutlich, wie viel „Übersetzungsaufwand“ 
im Gespräch zwischen Religionen nötig ist – und wie viel mehr zu dem Thema noch zu 
sagen wäre, als es in einem kurzen Workshop möglich war. 

9	 Workshop: Das Dogma ist das Drama.  
	 An wen oder was glaubt eigentlich die evangelische Kirche? 
	 Propst Oliver Albrecht, Pröpstin Henriette Crüwell 

(Bericht: Propst Oliver Albrecht) 

Unsere Aufgabenstellung an die Workshopgruppe lautete:  

"Wir haben viel gehört und wollen jetzt selbst ins Nachdenken und besser noch: Ins 
Handeln kommen. Dramatisch soll es in den nächsten Minuten zugehen, das Dogma als 
Drama, dazu haben Sie sich angemeldet. Die Idee: Jedes neue Dogma löst und schafft (!) 
Probleme. Hinter heutigen Problemen stehen frühere Lösungen.  

Um dabei aus dem Schwarz-Weiß-Denken herauszukommen, ist uns das Mischpult 
eingefallen. Hier gibt es nicht nur An oder Aus, sondern wunderbare Schieberegler. Höhen 
und Tiefen können fein reguliert werden, die richtige Balance wird gefunden, Echo und 
Hall werden eingestellt und die Lautstärke sowieso. Wichtig: Bässe sind nicht besser als 
Höhen, laut nicht besser als leise. Auf den guten Klang kommt es an. 

Wie klingt Kirche gut? Wir haben Ihnen ein himmlisches Mischpult mitgebracht. Und Sie 
dürfen jetzt damit spielen: Wie klingt Kirche gerade? Wo müsste jetzt in 2025 nachjustiert 
werden, damit sie noch schöner klingt?" 

Die Einstellmöglichkeiten waren: 

1.	﻿﻿﻿ Credo als gemeinsame Anbetung – Credo als persönlicher Appell 
2. 	 Gott wirkt in der Geschichte: der Allmächtige – Gott hilft, mein Schicksal 	 	 	
	 anzunehmen: der Solidarische 
3. ﻿﻿﻿	 Christus ist historische Ereignis – Christus ist symbolisches Zeichen 

Seite  von 9 13



4. ﻿﻿﻿	 Christus ist für uns gestorben, damit wir ewiges Heil erlangen – Jesus hat uns 	 	
	 vorgelebt, wie wir unsere Sache hier gut machen 
5. ﻿﻿﻿	 Ein Credo nur mit Geburt und Tod Jesu – Ein Credo mit dem vorbildlichen 		 	
	 Lebensstil Jesu 
6. ﻿﻿﻿	 Der Geist in der Kirche als Christi Geist – Die Geistkraft in der Welt als Lebensgeist 
7. ﻿﻿	﻿ Menschsein heißt Sünder sein – Menschsein bedeutet gut sein können und wollen 
8. 	 Versöhnung als zu erstrebende Möglichkeit – Versöhnung als unveränderbare 	 	
	 Wirklichkeit 
9. ﻿﻿﻿	 Kirche als Heilsanstalt: Sammlung – Kirche in der Gemeinschaft Menschen guten 	
	 Willens: Sendung 
10. ﻿﻿﻿﻿	 Jenseits-Eschatologie und Jüngste Gericht – Präsentische Eschatologie und 	 	
	 irdische Gerechtigkeit 

Seite  von 10 13

Dogma-Mischpult als Diskussionsanlass



10	 Workshop: Pop Up Church und Co. Neue Formen von Kirche 
Dr. Katharina Scholl 

(Bericht: Pfn. Astrid Maria Horn) 

Welche Ideen und Projekte verstecken sich hinter dem Begriff Pop Up Church? Dr. 
Katharina Scholl berichtete von ihren Erfahrungen und eigenen Projekten und widmete 
sich der kirchentheoretischen Perspektive des Formats. Sie erzählt, dass sie selber die 
Pop Up Church als große Spielwiese für sich entdeckt hat. Es sei ein Format mitten im 
Leben, das den Alltag der Menschen unterbricht. 

Die Bewegung beginnt bei einer Handvoll Vikar*innen in der Nordkirche. Sie wollen 
Menschen außerhalb des kirchlichen Rahmens erreichen. Ihr Ziel ist es, Menschen mit 
den großen Motiven des Christentums in Berührung zu bringen. Der Talar dient dabei als 
Kennzeichen des Christentums. So sind sie in der Öffentlichkeit erkennbar, stehen dabei 
aber auch immer in einer gewissen Spannung. Der Talar ist Zeichen der eigenen 
Religiosität und kann gleichzeitig auch Distanz aufbauen. Scholz nennt als Beispiel die 
Aktion „Du siehst mich?! Gottes starke Töchter", mit der Vikarinnen 2019 in Hamburg auf 
das Thema Gewalt gegen Frauen aufmerksam machten. 

Scholz selber hat schon viele eigene Aktionen durchgeführt und gibt den Anwesenden 
einen Einblick in ihre Arbeit. Die reicht von Himmelfahrt im Aufzug unter dem Motto „Du 
bist himmlisch“ im Oberstadtaufzug in Marburg über einen Flashmob-Brunch in Hanau-
Großauheim und eine Erfrischungsaktion an heißen Sommertagen bis hin zu einem 
Liebesschauer auf einem Marktplatz, bei dem sich Menschen vorher aufgenommene 
Segensworte aus einem Duschkopf zusprechen lassen können. 

Im Anschluss widmet sie sich dem Thema Pop Up Church aus kirchentheoretischer 
Perspektive.  
Das Format bringe uns dazu, zu reflektieren, welche religiösen Gehalte anschlussfähig 
seien. Rituale müssten als unmittelbar hilfreich von Menschen erlebt werden können. Pop-
Up-Formate lassen das weite Feld von Kasualien im Sozialraum erahnen. Der Fokus liege 
dabei auf einer ereignisbezogenen Kirchenbindung und der Erzeugung von heiligen 
Momenten. Das Format mache den missionalen Grundzug des Christentums erfahrbar, sei 
eine performative Form des Bekenntnisses. Es akzentuiere die öffentliche Form des 
Evangeliums.  

Zum Schluss bekommen wir Zuhörenden noch einen kurzen Ausblick auf ihre nächste 
Aktion. Scholz zeigt ein Bild davon und im Publikum werden Ideen gesammelt, was es 
sein könnte. Viel Kreatives kommt zusammen und die ein oder andere neue Idee entsteht 
unter den Anwesenden. Danach wird aufgelöst. Die Aktion wird im nächsten Jahr 
durchgeführt. 

Seite  von 11 13



11	 Workshop: Was ist mir heilig? Bekenntnisse in Schule und Unterricht 
	 Dr. Mark Linden 

(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann) 

In dem Workshop mit Mark Linden ging es unter dem Titel „Was ist mir heilig?“ um 
Bekenntnis im schulischen Kontext.  

Als Auftakt waren die Teilnehmenden vor die Aufgabe gestellt, zu sagen, was ihnen jeweils 
im Zusammenhang mit Schule als Anlass zum Bekenntnis begegne. Wiederholt wurde 
dabei die Erfahrung genannt, dass die Frage an die Lehrkraft gestellt wird: „Was glauben 
Sie denn?“ Wenn eine Pfarrperson als Lehrkraft agiert, scheint dies sogar noch stärker 
diese Frage anzuregen. Die Fähigkeit, sagen zu können, was einem selbst wichtig ist, und 
dies authentisch vermitteln zu können, ist hier an dieser Stelle ein wichtiger Aspekt.  

Diese Wahrnehmung bekräftigte der Referent unter Verweis auf die KMU VI, in der 
Religionsunterricht an dritter Stelle rangiere, was den positiven Bezug zur Kirche angehe. 
Religionsunterricht sei umso wirksamer, je mehr die Positionalität der Lehrkraft erkennbar 
werde und zugleich eine offene Atmosphäre für den Dialog über unterschiedliche 
Auffassungen bestehe.  

Ein weiterer Hinweis des Workshops betraf die Zusammensetzung der Lerngruppen: Es 
sei zu beobachten bzw. in Rechnung zu stellen, dass viele, wenn nicht sogar die Mehrheit 
der Kinder und Jugendlichen im Religionsunterricht zwar christlich und kirchlich 
eingebunden seien, ohne jedoch unbedingt der eigenen (volkskirchlichen) Gemeinde 
anzugehören.  

Man könne hier vielleicht konstatieren, dass eine Verschiebung von der „Volkskirche“ hin 
zu Bekenntnisgemeinden stattfinde. Die insgesamt zunehmende Heterogenität der 
Lerngruppen stelle aber die Aufgabe, Lern- und Erfahrungsräume im Religionsunterricht 
zu eröffnen, die dazu helfen, sprachfähig zu werden, um religiöse Erfahrungen 
auszudrücken. Der Referent verwies dabei auf die Unterscheidung von „religiösem 
Sprechen“ und „Sprache der Religion“. Am Beispiel eines Liedtextes von Crow machte er 
dies anschaulich, wie dies gelingen kann und vom lebensweltlichen Einstieg der Weg hin 
zu traditioneller Sprache gefunden werden kann.  

Religion ist etwas Existenzielles. Der Religionsunterricht eröffnet den Kinder und 
Jugendlichen die Möglichkeit, Fragen zu stellen und Inhalte kennenzulernen, die über eine 
reine Information über Religion (Außenperspektive) hinausgehen und eigene Erfahrungen 
mit Religion zu machen.  

UPDATE ÖKUMENE 
(Bericht: Dr. Alida Euler) 

Der Samstagvormittag stand im Licht des traditionellen ‚Update Ökumene‘. Nach einer 
Begrüßung durch die beiden Vorsitzenden des EB Hessen (Astrid Maria Horn und 
Matthias Ulrich) sowie einer Bibelarbeit zu Joh 4 stellte Dr. Alida C. Euler im Namen des 
Vorstands des EB Hessen die beiden Moderatorinnen vor: Christina Schnepel, Leiterin des 
Zentrums Ökumene der EKHN und EKKW, moderierte das Gespräch der Expert*innen 
des Konfessionskundlichen Instituts. Zudem war Elisabeth Engler-Starck, 
Geschäftsführerin im EB Hessen sowie Inhaberin der Fachstelle Ökumene im Ev. Dekanat 
Büdinger Land, als Anwältin des Publikums aktiv.  

Seite  von 12 13



Mit der Leitfrage „Wie steht es um die Einheit?“ eröffnete Christina Schnepel das 
Podiumsgespräch. Den Auftakt machte Dr. Dagmar Heller mit einem Blick auf die 
orthodoxen Kirchen, die in Deutschland im vergangenen Jahr mit einer ‚wandernden 
Ikone‘ präsent waren, mit der ökumenisch orientierte Gottesdienste gefeiert wurden. 
Weltweit ist die Frage nach der Ökumene in der Orthodoxie hingegen wenig im Fokus, 
wenngleich es mit Blick auf das Nizäno-Konstantinopolitanum sachte Hinweise auf 
zumindest eine Akzeptanz der Sinnhaftigkeit des – aber natürlich keinerlei Zustimmung 
zum – filioque gibt. 

Als zentrales Ereignis im weltweiten ökumenischen Kalender wies Dr. Kai Funkschmidt, 
Referent für Anglikanismus und Weltökumene im Bensheimer KI, auf die im Oktober 
bevorstehende Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung im ägyptischen Wadi El 
Natrun hin – die erste seit dreißig Jahren. Diskutiert werden dort Fragen der sichtbaren 
Einheit, der Rolle der Kirche angesichts von Krieg und Ungerechtigkeit sowie 
anthropologische Herausforderungen durch die vermehrte Nutzung von Künstlicher 
Intelligenz. 

Breiten Raum nahmen während des Vormittags Fragen und Einschätzungen zu 
evangelikalen Bewegungen in Deutschland und den USA ein. Dr. Kai Funkschmidt und Pfr. 
Dr. Dirk Spornhauer betonten die notwendige Differenzierung zwischen Evangelikalen, 
Freikirchen und Pfingstkirchen. Neue Strömungen wie das „Seven Mountains Mandate“ 
oder die „Kingdom Minded Network Christianity“ zeigen, dass einige Gruppen 
evangelikaler Akteur*innen zunehmend politische und gesellschaftliche Einflussnahme 
anstreben. 

Im Blick auf die katholische Kirche fokussierte Pfr. Martin Bräuer, Referent für Catholica, 
auf charismatische Bewegungen innerhalb des Katholizismus sowie auf den neuen Papst 
Robert Francis Prevost (Leo XIV.), den er als integrative Figur beschrieb. Seiner Ansicht 
nach werden Themen wie Synodalität und die Rolle der Frau im Katholizismus seine 
Amtszeit prägen – die Frage nach Weiheämtern bleibe jedoch von Leo XIV. aus Gründen 
dadurch zu befürchtender innerkatholischer Spannungen bewusst ausgeklammert. 

Aktuelle Spannungen prägen nach Dr. Kai Funkschmidt auch die anglikanische Kirche: 
Der Rücktritt des Erzbischofs von Canterbury hängt hierbei eng mit innerkirchlichen 
Konflikten um Sexualität, Macht und das Bischofsamt zusammen. Weltweit sei damit auch 
die Einheit der anglikanischen Gemeinschaft herausgefordert. 

Weitere Themen des Updates Ökumene, die durch Publikumsfragen eingebracht oder 
vertieft wurden, waren die Entwicklungen in der Ukraine, die Frage nach der 
Frauenordination in unterschiedlichen Konfessionen sowie die Diskussion um Formen 
eines ökumenischen Religionsunterrichts. 

Das ‚Update Ökumene‘ zeigte eindrücklich: Die Suche nach Einheit bleibt von 
Spannungen und Differenzen geprägt, eröffnet aber zugleich neue Räume für Gespräch, 
theologische Klärung und gemeinsames Handeln. 

Seite  von 13 13


