eb’

EVANGELISCHER
BUND
HESSEN

Berichte
zum Studientag Bekenntnisse heute
und zum Update Okumene

Jahrestagung des Evangelischen Bundes
26. und 27.09.2025
in der Evangelischen Akademie Frankfurt/M.

Das Anliegen der Jahresversammlung war ambitioniert: Ein Bogen sollte gespannt werden
von Nizaa, der antiken Bekenntnissynode vor 1700 Jahren, bis in die gegenwartigen
kirchlichen Praxisfelder wie Pop Up Church und Okumene. Theologisch anspruchsvoll,
interaktiv und ebenso fur Studierende wie fur lange mit dem Feld Befasste sollten
Weitergetragenes und Durchtragendes interessant und lebensnah in Vortragen,
Workshops, Gesprachen und Diskussionen freigelegt werden. Das Programm des
Studientages am Freitag von 09:30 bis 16:00 Uhr trug dem durch ein vielfaltiges
thematisches Spektrum Rechnung und das Update Okumene vertiefte die
gesamtkirchliche Perspektive am Samstag. Von den Vortragen und Workshops des
Studientages bzw. des Podiums beim Update Okumene legen die jeweiligen
Beobachterinnen und Beobachter bzw. die Referentinnen und Referenten selbst hier ihre
Kurzberichte vor.

STUDIENTAG

1 Vortrag: Der historische Rahmen des Nizdnums und seine Wirkung bis heute
Prof. Dr. Karl Pinggéra
(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann)

In seinem Vortrag veranschaulichte der Referent diese Frage mithilfe der Deckengemalde
aus der Klosterbibliothek in St. Gallen von Joseph Wannenmacher (1722-1780). Sie
zeigen die vier ersten (6kumenischen) Konzile und bilden deren wesentliche Inhalte ab.
Am Beispiel der Darstellung des Konzils von Nizaa ging er der Frage nach, was wir heute
kirchengeschichtlich dariber wissen und wie die Vorstellung davon war bzw. ist.

So steht in dem Deckenfresko zum Konzil von Nizda das Stichwort ,homoousios® im
Zentrum. In der Tat ist das Bekenntnis als wesentliches Ergebnis des Konzils in
Erinnerung geblieben. Viel wesentlicher sei damals aber die Einigung auf einen
gemeinsamen Ostertermin gewesen, ebenso die Bezugnahme auf die allgemeine
.katholische® Kirche. Das Stichwort ,homoousios“ habe in den theologischen Debatten der
Folgezeit kaum eine Rolle gespielt, und erst in der Fassung des Konzils von
Konstantinopel (381) habe das Bekenntnis von Nizda seine heute bekannte Gestalt
bekommen.

Seite 1 von 13



Insgesamt ist historisch nur wenig Konkretes greifbar, weil die Quellenuberlieferung
aulerst sparlich ist. Festhalten lasst sich, dass der Einigungswunsch des Kaisers wichtig
war und er (erstmals) Bischofe des gesamten Reichs zusammenrief. Etwa 200 Bischofe
kamen in Nizda zusammen.

Die Rolle des Kaisers sei historisch und kirchenpolitisch interessant, denn einerseits berief
er in seiner Funktion als oberster Priester (pontifex maximus) das Konzil ein, aber es steht
zu vermuten, dass er an den Diskussionen und Entscheidungen viel weniger beteiligt war,
als es etwa die Darstellung des Eusebius nahelege, gerade weil dieser es so betont.

In der Darstellung auf dem Deckengemalde in St. Gallen kommt nun die Vorstellung zum
Ausdruck, dass ein Konzil sowieso nur vom Papst einberufen werden kann. Die Spannung
zwischen historischer Uberlieferung und dieser kirchenpolitischen Idee werde kinstlerisch
so gelost, dass der Berater des Kaisers, Bischof Ossius, sowie die beiden Gesandten des
romischen Bischofs als Vertreter des Papstes in zentraler Position gezeigt werden,
wahrend der Kaiser am Rand platziert ist.

Sicherstellung der Gottlichkeit Jesu; unklar ist die Bedeutung des Wortes ,homoousios®.

Auch viele der anwesenden Bischofe hatten wohl damals keine konkrete Vorstellung
davon gehabt. Er habe in der Folgezeit auch erst ab ca. 350 bei Athanasius in der Polemik
gegen theologische Gegner eine Rolle gespielt. Die Darstellung in St. Gallen entspreche
eher den Lehren des Konzils von Konstantinopel (381) und projiziere eine spatere
Situation auf das Nizanische Konzil.

Der Referent stellte auch die Frage, ob die Darstellung der ersten vier Konzile auf den
Deckenfresken im Sinne eines consensus quinquesaecularis gedeutet werden kénne und
insofern ein Okumenisches Bildprogramm darstelle. Er hege Zweifel daran, denn
vermutlich sei die Absicht gewesen, sich mit dem Bildprogramm gegen eine aufklarerische
(reformierte) Theologie zu wenden, die auf ein Bekenntnis verzichtet habe. Ebenfalls
merkte er kritisch an, dass bei der Feier des Nizanums dessen

Okumenische Bedeutung betont, aber nicht erklart, worin diese bestehe. Diese kdnne
gerade in der theologischen Unfertigkeit des Bekenntnistextes bestehen und er schlug vor,
das Jubilaum zum Anlass zu nehmen, das Nizanum in diesem Horizont neu zu
interpretieren. Unter Verweis auf die Textkartuschen der Deckengemalde, worin unter
Berufung auf Mt 28,20 die Gegenwart Christi und der Beistand des Heiligen Geistes
beschworen wirden, dass die ,Pforten der Holle* (Mt 16,18) die Kirche nicht GUberwinden
konnten, stellte der Referent abschliel3end die Frage, inwiefern es uns heute noch moglich
sei, die Gegenwart Gottes und den Beistand Christi zu entdecken.

2 Response auf Prof. Dr. Karl Pinggéra
Dr. Anna Krauss
(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann)

In ihrer Response lobte Anna Krauss die gelungene Verknupfung des Themas mit der
visuellen Darstellung. Sie wies aber darauf hin, dass dieser thematische Auftakt grof3e
Voraussetzungen beinhalte und insofern kein Einstieg flr Einsteiger gewesen sei. Daran
knupfte sie mehrere Fragen, die auf den historischen Graben Bezug nahmen, der sich
zwischen Nizaa 325 und dem Jahr 2025 auftue.

Seite 2 von 13



Dabei spiele auch eine Rolle, dass im Titel des Vortrags ,Der historische Rahmen des
Nizanums und seine Wirkung bis heute“ das Bezugswort fir ,seine” uneindeutig sei.

Konkret fragte sie: ,Wenn das Nizanum ein Ding ware, was nehmen wir mit?“ Sei es ein
.Heiliger Gral“ oder handele es sich dabei eher um ,lastige® AGB? Sei das Nizanum fur
uns heute nur ein historischer Text? Daran schloss sich die Frage an, wie Texte sinnvoll
gefeiert werden konnten, die fur die Mehrheit der Menschen keine wesentliche Rolle
(mehr) spielten, obwohl sich die kirchliche Tradition darauf berufe. Das gelte fur das
Nizanische Bekenntnis ebenso wie fir das anstehende Jubildum der Confessio Augustana
(2030).

Die anschlieRende Diskussion berthrte die Rolle des Kaisers beim Konzil, die wie bereits
erwahnt eher geringer einzuschatzen ist. Die anwesenden Bischofe diskutierten,
wesentlich wohl ohne ihn oder auch gegen seine Absicht, und verweigerten auf diese
Weise einen schlichten Gehorsam.

Auch spater, bis in die Zeit des Byzantinischen Reichs, habe es bei aller ,Symphonie*
zwischen Kaiser und Patriarchen mitunter Widerstand gegen eine zu grol3e
Vereinnahmung durch die Politik gegeben.

Weitere Diskussionspunkte betrafen die Trinitatslehre und den Aspekt, dass die
Okumenische Dimension des Nizanums darin liege, dass Kirchen sich mit diesem Text
begegneten.

Ein weiterer Punkt war der Hinweis darauf, dass das Nizdnum weniger ein dogmatischer
oder rechtlicher Text als ein liturgischer Text sei, der auch durch die Musik Bekanntheit
erhalten habe, wobei — so der Hinweis des Referenten — Franz Schubert (1797-1828)
dabei dogmatisch schwierige Zeilen weggelassen habe.

3 Vortrag: Heute bekennen: christlich und 6ffentlich
Prof Dr. Thorsten Dietz
(Bericht: Lukas Link)

Zwischen Marburg und Ziirich

Von Marburg bis in die Schweiz: So zeichnete Prof. Dr. Thorsten Dietz (Reformierte Kirche
Zurich) in seinem Vortrag am Vormittag nicht nur seinen personlichen Bekenntnisweg,
sondern zog zeitgleich Parallelen zu den heutigen Spannungsfeldern zwischen
Bekenntnispflicht und Bekenntnisfreiheit.

Obgleich uns Bekenntnisse heute uberall begegnen, ist nicht jeder Sprachakt ein
wissentlich bekennender und nicht immer muss ein Bekenntnis als ein solches erkannt
werden.

Seine Arbeit fur die Studienstiftung ,Kein anderes Evangelium® am Anfang seines
Werdegangs konne man, so Dietz, als Sachinformation verstehen, andere konnten es als
Bekenntnis, manche sogar als Gestandnis auffassen.

Seite 3 von 13



Bekennen heute

Bekenntnisse sind heute allgegenwartig. Ob Politik, FuRball oder Modelabel, Gberall wird
bekannt. Auch das christliche Bekenntnis erlebt einen Aufschwung. Man konne von einer
Rekonfessionalisierung des Christentums sprechen.

Es zeigt sich: Bekenntnisse sind mehr als nur eine gemeinsame Einigung auf Inhalte, sie
sind die Voraussetzung gemeinsamer Verbundenheit. Sie konnen Halt und Geborgenheit
geben. Gerade wenn die Zeiten unsicher sind, steigt der Wunsch nach einer solchen
Sicherheit. Dies kdnne man nicht nur in den aktuellen Entwicklungen der USA beobachten.

Dimensionen des Bekennens

Dabei hat Bekennen zwei Dimensionen. Zum einen ist Bekenntnis immer personlich:
Selbstverortung, Klarung, manchmal Offenbarung. Zum anderen geschieht es im sozialen
Raum und bleibt nicht ohne Folgen, manchmal schwerwiegende.

Fur das christliche Bekenntnis tritt noch eine weitere Ebene hinzu: Es ist das Wissen um
das ,ermdglichte Bekennen’, es verdankt sich dem Bekenntnis Gottes zu mir.

Dieses Gegrindet-Sein auf einen Dritten schafft Stabilitdt und Vertrauen. Es verscharft
jedoch auch Verwerfungen. Wo Konflikte auftreten, muss im Grunde auch das
Gottesverhaltnis der Person infrage gestellt werden. Dafur liefert die Geschichte
zahlreiche Beispiele, bis dahin, dass auch heute noch, 1700 Jahre spater, verbale
Verwerfungen auf Arius zu héren sind.

Offen bleibt die Frage, ob etwas ein Bekenntnis sein kann, wenn man es bekennen muss.

Fazit

Bekenntnisse erfullen einen wichtigen Zweck, ohne sie geht es nicht. Doch gerade im
Umgang mit religidsen Bekenntnissen ist ,Ambivalenz-Management” gefragt. Der Verweis
auf etwas Grolieres darf nicht an die Stelle von Gott, ja von Gottes Bekennen zur Welt
treten.

Bekenntnisse verdanken sich immer einem historischen Anlass der Streitigkeit, in dem
neue Klarheit erheblichen Mehrheiten einleuchtet. Jede neue Klarheit ist aber immer nur
vorlaufig und steht in einem Prozess der Anerkennung.

Das Bekennen zu Gott in seiner Bewegung auf den Menschen zu, so schliel3t Dietz, setzt
voraus, dass auch diese Bekenntnisse in Bewegung bleiben. Weil wir ,keinen anderen
Gott kennen als einen beweglichen, sich in der Geschichte in Jesus offenbarenden Gott".

Das Nizaum bleibt als ,Schritt in dieser Bewegungsgeschichte Gottes und des
Christentums daflr bis heute eine ungeheuer anregende Geschichte®.

Seite 4 von 13



4 Response auf Prof. Dr. Thorsten Dietz
Prof. Dr. Rebecca Muller
(Bericht: Elisabeth Engler-Starck)

Prof. Dr. Rebecca Muller begann ihre Response mit einem biographischen Ruckblick auf
ihr Theologiestudium.. Fur sie eine Zeit der Freiheit, der intellektuellen und geistigen
Nahrung, aber auch eine Zeit der Auseinandersetzung zwischen liberalen und
evangelikalen studentischen Milieus: ,Nie habe ich mich so oft und so vehement bekannt
wie in der Marburger Zeit. Wo stehst du? Links oder rechts? Liberal oder evangelikal? Es
ging um mehr als abweichende Meinungen. Es war immer ganz personlich.”

Heute, in der Ausbildung von Vikarinnen und Vikaren, erlebt sie eine entspanntere,
diversere theologische Landschaft. Gesellschaftstheoretische Studien stitzen diese
Wahrnehmung: Trotz Debatten z. B. uber Migration oder Gender herrsche in Deutschland
ein breiter liberaler Grundkonsens, (noch) keine gesellschaftliche Spaltung wie z. B. in den
USA. Das motiviere, gerade auch aus dem Glauben heraus, am gesellschaftlichen
Zusammenhalt mitzuwirken.

Vor dem Hintergrund wachsender religidser Gleichgultigkeit in der Gesellschaft pladierte
Muller fUr eine offentliche Kirche, die nicht sich selbst, sondern die Fragen der Menschen
in den Mittelpunkt stellt und in diesen Fragen versucht, das Evangelium zu erkennen.
Diese Uneigennutzigkeit sei entscheidend: ,Menschen merken, wenn wir sie verzwecken
wollen. Sie merken, ob wir sie in ihrer geschopflichen und erlésten Freiheit und
Einzigartigkeit ernst nehmen oder nicht.”

Schliel8lich verwies sie auf die EKHN, deren Grundartikel das Bekenntnis als
fortlaufenden, gemeinschaftlichen Prozess versteht. Das stellt immer wieder die Frage, wo
wir neu bezeugen mussen. Und es ist gut, so Muller, dass wir die Mdglichkeit haben —
ohne Beliebigkeit, sondern immer auf Grundlage der biblischen Uberlieferung und der
Bekenntnisschriften —, das Bekennen in Kommunikation, im Diskutieren und gemeinsamen
Gebet um den Heiligen Geist immer wieder im ,Wir“ zu erleben.

5 Workshop: Freikirchliches Bekennen als theologische Herausforderung
und Glaubensinspiration
Dr. Lothar Triebel
(Bericht: Dr. Michael Gerhardt)

Schon der zweigeteilte Titel des Workshops machte einerseits auf die spezielle Situation
des Bekenntnisthemas im freikirchlichen Kontext aufmerksam, lud andererseits aber auch
zu einer wertschatzenden und ggf. sogar die eigene landeskirchliche Tradition
bereichernden Wahrnehmung freikirchlichen Bekennens ein.

Diese zwei Aspekte korrespondieren mit den beiden grundlegenden Beobachtungen, dass
Freikirchen sehr verschieden sind — und das nicht nur weltweit, sondern schon allein im
deutschen Kontext —, und dass daher sowohl das Bekennen als auch dessen Inhalt oft zu
einem eher individuellen Akt einer einzelnen Person oder Gemeinde wird (bei der Taufe,
Altar Call etc.). Deshalb spreche man mit Blick auf die Freikirchen, so Lothar Triebel, auch
haufig nicht von anderen ,Konfessionen“ (confessio = Bekenntnis), sondern unter
Ubernahme eines lateinisch-engl. Begriffes von ,Denominationen® (Benennungen).

Seite 5 von 13



Unter dem Begriff Freikirche sammeln sich so grundlegend verschiedene Kirchen und
Gemeindeblnde wie die SELK, der Bund der Freien evangelischen Gemeinden, der Bund
Freikirchlicher Pfingstgemeinden, die Evangelisch-Methodistische Kirche oder die
Freikirche der Siebenten-Tags-Adventisten u. v. a. m.

Erste Zugange lieferten im Workshop ein kurzer Ausflug in entsprechende Blcher und
Lexika aus dem freikirchlichen Kontext und eine Textarbeit an verschiedenen Absatzen der
Schleitheimer Artikel. Dabei wurde u. a. Kklar, dass oft intuitiv mit der Tauferbewegung in
Verbindung gebrachte Aspekte, wie Endzeitbewusstsein, Kongregationalismus oder die
Glaubigentaufe, deutlich weniger stark akzentuiert sind als erwartet, wenngleich viele
Freikirchen bis heute u. a. durch diese Schwerpunktsetzungen charakterisiert sind.

Es wird klar: Bekenntnisse dienen im freikirchlichen Kontext neben der Selbst-
vergewisserung des Einzelnen bzw. der Ortsgemeinde auch der Selbstdarstellung in der
Offentlichkeit. Im Fall des baptistischen Bekenntnisses des 19. Jahrhunderts war der
Grund der Formulierung beispielsweise gar eine Anfrage der Hamburger Stadtregierung.
Die spater entstandene ausfuhrliche baptistische Schrift "Rechenschaft vom Glauben"
bezieht sich eingangs, wie Ubrigens viele freikirchliche Bekenntnisdullerungen, auf das
Apostolikum, und man kann im Weiteren durchaus seine allgemeine Anerkennung bei den
meisten evangelischen Freikirchen der Gegenwart voraussetzen, auch ohne dass sich
jeweils darauf bezogen wurde.

Lothar Triebel stellte anschlieRend Bekenntnisse von Ortsgemeinden in deren
Webauftritten vor, wobei auffallt, dass neben dem Bezug zum Apostolikum und der
Ausgestaltung der entsprechenden Artikel desselben der Bezug zur Normativitat der Bibel
hervorgehoben wird, die im Apostolikum zumindest nicht explizit vorkommt. Dies kann
sicher als eine Unterstreichung des Festhaltens an dem verstanden werden, was man aus
freikirchlicher Perspektive im landeskirchlichen Raum haufig als relativiert wahrnimmt.
Dazu passt der oft gedulierte Bezug auf die Reformation, auf die sich der protestantische
Glaube ja gerade grundet. Somit wird profiliert, aber eben auch angeschlossen (vgl. z. B.
das Statement der Vereinigung Evangelischer Freikirchen).

Den Abschluss bildete ein Blick in anti-"freikirchliche" Bekenntnisse, wie z. B. Artikel 9 der
CA und deren Apologie, der die Wiedertaufer verwirft, aber auch in die Uberwindung der
heftigen Ausgrenzungen und der Verfolgungen der Taufer im 16. Jahrhundert, z. B. durch
Schuldbekenntnis und Vergebungsakt zwischen dem Lutherischen Weltbund und der
Mennonitischen Weltkonferenz wahrend der LWB-Vollversammlung 2010 in Stuttgart. So
kann auch z. B. die Charta Oecumenica, unterschrieben von allen in der ACK
mitarbeitenden Kirchen, Leitlinien flr die wachsende Zusammenarbeit unter den Kirchen
Europas formulieren und eine gegenseitige Bereicherung aller evangelischen
Denominationen anstolden.

Seite 6 von 13



6 Workshop: Bekenntnis auf anglikanisch — von Nicéda liber 39 Artikel bis
"Common Worship"
Dr. Kai Funkschmidt
(Bericht: Dr. Kai Funkschmidt)

Der Anglikanismus kennt kein spezifisch eigenes Bekenntnis, das der Confessio
Augustana und dem Heidelberger Katechismus usw. vergleichbar ware. Anerkannt sind
ausdrucklich die drei altkirchlichen Bekenntnisse der 6kumenischen Christenheit:
Athanasianum, Apostolicum und Nicaeno-Constantinopolitanum, letzteres meist als
.Nicene Creed“ abgeklrzt. Sie gelten als verbindliche und zugleich hinreichende
Aussagen uber den christlichen Glauben. Diese sind aber naturlich nicht anglikanisch,
sondern 6kumenische Bekenntnisse. Im Gottesdienst gebraucht wurde friher vor allem
das Athanasianum, heute in der Regel das Nicaenum, nur selten das Apostolicum.

Die Thirty-Nine Articles von 1571 ist derjenige Text, der einem anglikanischen
Glaubensbekenntnis am nachsten kommt. Undbersehbar sind hier sprachliche und
theologische Anleihen typisch lutherischer und typisch reformierter Theologie.

Seit dem spaten 19. Jh. wird zur Beschreibung der Kernelemente anglikanischer
Theologie am haufigsten auf das sogenannte ,Chicago-Lambeth-Quadrilateral® von 1888
verwiesen. Wichtig ist, dass das Ziel dieser Erklarung nicht konfessionelle Abgrenzung
war, sondern dass sie als Grundlage fur eine 6kumenische Verstandigung innerhalb der
Christenheit gedacht war. Demnach gehdrten vier Merkmale zur Kirche (allenfalls der
vierte Artikel kann als spezifisch anglikanisch gelten):

1. Die Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testaments enthalten alles Heils-
notwendige.

2. Die Glaubensbekenntnisse (insbesondere Nicaenum und Apostolicum) enthalten alle
notwendigen Aussagen uber den christlichen Glauben.

3. Es gibt zwei Herrensakramente, namlich die Taufe und das Abendmahl mit
.wortgetreuer Einsetzung“ und den dazugehdrigen Elementen.

4. Der historische Episkopat in lokaler Auspragung.

In der kirchlichen Praxis stecken die dogmatischen Grundlagen, also das Bekenntnis der
Anglikanischen Kirche(n), aber vor allem in ihrer Liturgie. Diese war bis ins 20.
Jahrhundert weltweit in einem einheitlichen Book of Common Prayer festgelegt. In den
letzten Jahrzehnten haben immer mehr anglikanische Provinzen (wie die 42 selbstandigen
regionalen Kirchen heil3en) eigene, etwas modernere Versionen des Book of Common
Prayer eingefuhrt. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, warum die geplante Einfuhrung
einer Liturgie fur die Segnung gleichgeschlechtlicher Paare in der Church of England 2023
zu so massiven Konflikten flhrte: Eine solche Liturgiednderung ist eine Anderung der
Lehre.

Seite 7 von 13



7 Workshop: Altkirchliche Bekenntnisse und ihre Bedeutung in der Okumene
heute
Dr. Dagmar Heller
(Bericht: Dr. Dagmar Heller)

Nach einer kurzen Bestandsaufnahme Uuber die altkirchlichen Bekenntnisse (Atha-
nasianum, Apostolikum, Nizano-Konstantinopolitanum) und deren Geschichte in Ost- und
Westkirche ging es um die Rolle des Nizanokonstantinopolitanums (NK) in der Okumene.

Das NK ist die gemeinsame Grundlage der Christen, in der der trinitarische Glaube
ausgedriickt ist. Das ist ausgedriickt in der Satzung des Okumenischen Rates der
Kirchen. Allerdings ist das NK bzw. eine bestimmte Aussage im NK ein Streitpunkt in der
Okumenischen Debatte: Die Aussage im dritten Artikel des NK, dass ,der Heilige Geist aus
dem Vater UND DEM SOHN hervor‘geht, wird vor allem von orthodoxer Seite
problematisiert. Es handelt sich darum, dass ,und dem Sohn“ (lateinisch: filioque) im
Westen im Alleingang in den urspringlichen Text eingefliigt wurde. Diese Einflgung
bedeutet auch eine theologische Veranderung: Der Vater ist dann nicht mehr alleiniges
Ursprungsprinzip. Die westliche Seite ihrerseits sieht in der urspringlichen Formulierung
(also ohne [filioque‘) eine Subordination des Sohnes unter den Vater. Dahinter stehen zwei
unterschiedliche Denkweisen: Im Osten ist man daran interessiert, die spezifischen
Charakteristika und Funktionen jeder Person der Trinitat auseinanderzuhalten, wahrend es
im westlichen Denken starker um die Beziehungen zwischen den drei Personen geht.

In internationalen O6kumenischen Dialogen wurde immer wieder vorgeschlagen, in
Okumenischen Gottesdiensten das NK ohne filioque' zu sprechen. Im Dialog zwischen
dem Lutherischen Weltbund und den Orthodoxen wurde 2024 wieder dieser Vorschlag
gemacht, allerdings zum ersten Mal auf dem Hintergrund, dass die orthodoxe Seite zum
Ausdruck brachte, dass die westliche Formulierung und die dahinterstehende Theologie
durchaus eine Berechtigung haben.

Zum Abschluss wurde noch darauf eingegangen, dass inzwischen in der Okumene etliche
Kirchen (vor allem jungere) auf vorformulierte Bekenntnisse verzichten, weil es ihnen
starker um die personliche Beziehung zu Gott geht.

Als gemeinsame Grundlage kann das NK dennoch als Richtschnur dienen, weil es den
allen Kirchen gemeinsamen trinitarischen Glauben zusammenfasst und in dieser Hinsicht
von allen Kirchen akzeptiert wird, selbst wenn es nicht als offizieller Bekenntnistext benutzt
wird.

Seite 8 von 13



8 Workshop: Ich bekenne...! Die Wahrheit uber den Dialog der Religionen
Dr. Dr. Peter Noss
(Bericht Elisabeth Engler-Starck)

Unter dem Titel ,Ich bekenne...! Die Wahrheit Uber den Dialog der Religionen® lud Dr. Dr.
Peter Noss, Referent flr den interreligiosen Dialog mit dem Judentum im Zentrum
Okumene von EKHN und EKKW, zu einem Workshop ein. Uberraschend begann die
Veranstaltung jedoch mit einem Video Uber die Fankultur von Borussia Dortmund. Der
Film portratierte eine Anhangerin, die ihr Leben konsequent auf den Verein ausrichtet und
vor jedem Spiel feste Rituale pflegt. Gerade in dieser quasi religiosen Hingabe wurde der
thematische Bezug dann deutlich: Ohne eine konkrete Religion als MalRstab zu setzen,
sollten die Teilnehmenden grundlegende Merkmale von Religion herausarbeiten.

Im zweiten Teil arbeiteten die Gruppen mit vorbereiteten Handouts und analysierten
typische Kennzeichen verschiedener Glaubensrichtungen — etwa des Hinduismus,
Sikhismus oder der Bahai. Die Ergebnisse prasentierten sie anschlieend im Plenum in
einem kleinen Rollenspiel, in dem sie als Vertreter*innen der jeweiligen Religion agierten.
In der darauf aufbauenden Schlussrunde wurde deutlich, wie viel ,Ubersetzungsaufwand®
im Gesprach zwischen Religionen nétig ist — und wie viel mehr zu dem Thema noch zu
sagen ware, als es in einem kurzen Workshop maoglich war.

9 Workshop: Das Dogma ist das Drama.
An wen oder was glaubt eigentlich die evangelische Kirche?
Propst Oliver Albrecht, Propstin Henriette Criwell

(Bericht: Propst Oliver Albrecht)
Unsere Aufgabenstellung an die Workshopgruppe lautete:

"Wir haben viel gehort und wollen jetzt selbst ins Nachdenken und besser noch: Ins
Handeln kommen. Dramatisch soll es in den nachsten Minuten zugehen, das Dogma als
Drama, dazu haben Sie sich angemeldet. Die Idee: Jedes neue Dogma 16st und schafft (!)
Probleme. Hinter heutigen Problemen stehen frihere Losungen.

Um dabei aus dem Schwarz-Weil3-Denken herauszukommen, ist uns das Mischpult
eingefallen. Hier gibt es nicht nur An oder Aus, sondern wunderbare Schieberegler. Hohen
und Tiefen kdnnen fein reguliert werden, die richtige Balance wird gefunden, Echo und
Hall werden eingestellt und die Lautstarke sowieso. Wichtig: Basse sind nicht besser als
Hohen, laut nicht besser als leise. Auf den guten Klang kommt es an.

Wie klingt Kirche gut? Wir haben lhnen ein himmlisches Mischpult mitgebracht. Und Sie
durfen jetzt damit spielen: Wie klingt Kirche gerade? Wo musste jetzt in 2025 nachjustiert
werden, damit sie noch schoner klingt?"

Die Einstellmdglichkeiten waren:

1. Credo als gemeinsame Anbetung — Credo als personlicher Appell
Gott wirkt in der Geschichte: der Allmachtige — Gott hilft, mein Schicksal
anzunehmen: der Solidarische

3. Christus ist historische Ereignis — Christus ist symbolisches Zeichen

Seite 9 von 13



© N o

10.

Christus ist fur uns gestorben, damit wir ewiges Heil erlangen — Jesus hat uns
vorgelebt, wie wir unsere Sache hier gut machen

Ein Credo nur mit Geburt und Tod Jesu — Ein Credo mit dem vorbildlichen
Lebensstil Jesu

Der Geist in der Kirche als Christi Geist — Die Geistkraft in der Welt als Lebensgeist
Menschsein heif3t Stinder sein — Menschsein bedeutet gut sein kdnnen und wollen
Versdhnung als zu erstrebende Moglichkeit — Verséhnung als unveranderbare
Wirklichkeit

Kirche als Heilsanstalt: Sammlung — Kirche in der Gemeinschaft Menschen guten
Willens: Sendung

Jenseits-Eschatologie und Jungste Gericht — Prasentische Eschatologie und
irdische Gerechtigkeit

TALKBACK VOLUME CHANNEL SETTINGS OUTPUT VOLUME

/ [

-
°
oo

behringer

Hone z g Nersthibo irdische
LTS s Sendun i
vorgelebt su Wirklichkeit 9 | Gerechtigkeit

EEEEEEEEEEEE-

Dogma-Mischpult als Diskussionsanlass

Seite 10 von 13



10 Workshop: Pop Up Church und Co. Neue Formen von Kirche
Dr. Katharina Scholl
(Bericht: Pfn. Astrid Maria Horn)

Welche Ideen und Projekte verstecken sich hinter dem Begriff Pop Up Church? Dr.
Katharina Scholl berichtete von ihren Erfahrungen und eigenen Projekten und widmete
sich der kirchentheoretischen Perspektive des Formats. Sie erzahlt, dass sie selber die
Pop Up Church als gro3e Spielwiese fur sich entdeckt hat. Es sei ein Format mitten im
Leben, das den Alltag der Menschen unterbricht.

Die Bewegung beginnt bei einer Handvoll Vikar*innen in der Nordkirche. Sie wollen
Menschen aulderhalb des kirchlichen Rahmens erreichen. |hr Ziel ist es, Menschen mit
den grolien Motiven des Christentums in Berlhrung zu bringen. Der Talar dient dabei als
Kennzeichen des Christentums. So sind sie in der Offentlichkeit erkennbar, stehen dabei
aber auch immer in einer gewissen Spannung. Der Talar ist Zeichen der eigenen
Religiositat und kann gleichzeitig auch Distanz aufbauen. Scholz nennt als Beispiel die
Aktion ,Du siehst mich?! Gottes starke Tochter", mit der Vikarinnen 2019 in Hamburg auf
das Thema Gewalt gegen Frauen aufmerksam machten.

Scholz selber hat schon viele eigene Aktionen durchgeflihrt und gibt den Anwesenden
einen Einblick in ihre Arbeit. Die reicht von Himmelfahrt im Aufzug unter dem Motto ,Du
bist himmlisch® im Oberstadtaufzug in Marburg Uber einen Flashmob-Brunch in Hanau-
Groflauheim und eine Erfrischungsaktion an heiRen Sommertagen bis hin zu einem
Liebesschauer auf einem Marktplatz, bei dem sich Menschen vorher aufgenommene
Segensworte aus einem Duschkopf zusprechen lassen kdnnen.

Im Anschluss widmet sie sich dem Thema Pop Up Church aus kirchentheoretischer
Perspektive.

Das Format bringe uns dazu, zu reflektieren, welche religiosen Gehalte anschlussfahig
seien. Rituale mussten als unmittelbar hilfreich von Menschen erlebt werden kénnen. Pop-
Up-Formate lassen das weite Feld von Kasualien im Sozialraum erahnen. Der Fokus liege
dabei auf einer ereignisbezogenen Kirchenbindung und der Erzeugung von heiligen
Momenten. Das Format mache den missionalen Grundzug des Christentums erfahrbar, sei
eine performative Form des Bekenntnisses. Es akzentuiere die offentliche Form des
Evangeliums.

Zum Schluss bekommen wir Zuhdrenden noch einen kurzen Ausblick auf ihre nachste
Aktion. Scholz zeigt ein Bild davon und im Publikum werden |deen gesammelt, was es
sein konnte. Viel Kreatives kommt zusammen und die ein oder andere neue Idee entsteht
unter den Anwesenden. Danach wird aufgeldst. Die Aktion wird im nachsten Jahr
durchgefuhrt.

Seite 11 von 13



1" Workshop: Was ist mir heilig? Bekenntnisse in Schule und Unterricht
Dr. Mark Linden
(Bericht: Prof. Dr. Volkmar Ortmann)

In dem Workshop mit Mark Linden ging es unter dem Titel ,Was ist mir heilig?“ um
Bekenntnis im schulischen Kontext.

Als Auftakt waren die Teilnehmenden vor die Aufgabe gestellt, zu sagen, was ihnen jeweils
im Zusammenhang mit Schule als Anlass zum Bekenntnis begegne. Wiederholt wurde
dabei die Erfahrung genannt, dass die Frage an die Lehrkraft gestellt wird: ,Was glauben
Sie denn?“ Wenn eine Pfarrperson als Lehrkraft agiert, scheint dies sogar noch starker
diese Frage anzuregen. Die Fahigkeit, sagen zu kdnnen, was einem selbst wichtig ist, und
dies authentisch vermitteln zu kénnen, ist hier an dieser Stelle ein wichtiger Aspekt.

Diese Wahrnehmung bekraftigte der Referent unter Verweis auf die KMU VI, in der
Religionsunterricht an dritter Stelle rangiere, was den positiven Bezug zur Kirche angehe.
Religionsunterricht sei umso wirksamer, je mehr die Positionalitat der Lehrkraft erkennbar
werde und zugleich eine offene Atmosphare fur den Dialog Uber unterschiedliche
Auffassungen bestehe.

Ein weiterer Hinweis des Workshops betraf die Zusammensetzung der Lerngruppen: Es
sei zu beobachten bzw. in Rechnung zu stellen, dass viele, wenn nicht sogar die Mehrheit
der Kinder und Jugendlichen im Religionsunterricht zwar christlich und kirchlich
eingebunden seien, ohne jedoch unbedingt der eigenen (volkskirchlichen) Gemeinde
anzugehdren.

Man kodnne hier vielleicht konstatieren, dass eine Verschiebung von der ,Volkskirche® hin
zu Bekenntnisgemeinden stattfinde. Die insgesamt zunehmende Heterogenitat der
Lerngruppen stelle aber die Aufgabe, Lern- und Erfahrungsraume im Religionsunterricht
zu eroffnen, die dazu helfen, sprachfahig zu werden, um religiose Erfahrungen
auszudricken. Der Referent verwies dabei auf die Unterscheidung von ,religidsem
Sprechen® und ,Sprache der Religion“. Am Beispiel eines Liedtextes von Crow machte er
dies anschaulich, wie dies gelingen kann und vom lebensweltlichen Einstieg der Weg hin
zu traditioneller Sprache gefunden werden kann.

Religion ist etwas Existenzielles. Der Religionsunterricht eroffnet den Kinder und
Jugendlichen die Moglichkeit, Fragen zu stellen und Inhalte kennenzulernen, die Uber eine
reine Information Uber Religion (Au3enperspektive) hinausgehen und eigene Erfahrungen
mit Religion zu machen.

UPDATE OKUMENE
(Bericht: Dr. Alida Euler)

Der Samstagvormittag stand im Licht des traditionellen ,Update Okumene‘. Nach einer
BegrifRung durch die beiden Vorsitzenden des EB Hessen (Astrid Maria Horn und
Matthias Ulrich) sowie einer Bibelarbeit zu Joh 4 stellte Dr. Alida C. Euler im Namen des
Vorstands des EB Hessen die beiden Moderatorinnen vor: Christina Schnepel, Leiterin des
Zentrums Okumene der EKHN und EKKW, moderierte das Gesprach der Expert*innen
des Konfessionskundlichen Instituts. Zudem war Elisabeth Engler-Starck,
Geschéftsfiihrerin im EB Hessen sowie Inhaberin der Fachstelle Okumene im Ev. Dekanat
Budinger Land, als Anwaltin des Publikums aktiv.

Seite 12 von 13



Mit der Leitfrage ,Wie steht es um die Einheit?“ eroffnete Christina Schnepel das
Podiumsgesprach. Den Auftakt machte Dr. Dagmar Heller mit einem Blick auf die
orthodoxen Kirchen, die in Deutschland im vergangenen Jahr mit einer ,wandernden
Ikone‘ prasent waren, mit der okumenisch orientierte Gottesdienste gefeiert wurden.
Weltweit ist die Frage nach der Okumene in der Orthodoxie hingegen wenig im Fokus,
wenngleich es mit Blick auf das Nizano-Konstantinopolitanum sachte Hinweise auf
zumindest eine Akzeptanz der Sinnhaftigkeit des — aber naturlich keinerlei Zustimmung
zum — filioque gibt.

Als zentrales Ereignis im weltweiten dkumenischen Kalender wies Dr. Kai Funkschmidt,
Referent fur Anglikanismus und Weltdkumene im Bensheimer Kl, auf die im Oktober
bevorstehende Weltkonferenz fur Glaube und Kirchenverfassung im agyptischen Wadi El
Natrun hin — die erste seit dreillig Jahren. Diskutiert werden dort Fragen der sichtbaren
Einheit, der Rolle der Kirche angesichts von Krieg und Ungerechtigkeit sowie
anthropologische Herausforderungen durch die vermehrte Nutzung von Kinstlicher
Intelligenz.

Breiten Raum nahmen wahrend des Vormittags Fragen und Einschatzungen zu
evangelikalen Bewegungen in Deutschland und den USA ein. Dr. Kai Funkschmidt und Pfr.
Dr. Dirk Spornhauer betonten die notwendige Differenzierung zwischen Evangelikalen,
Freikirchen und Pfingstkirchen. Neue Stromungen wie das ,Seven Mountains Mandate”
oder die ,Kingdom Minded Network Christianity® zeigen, dass einige Gruppen
evangelikaler Akteur*innen zunehmend politische und gesellschaftliche Einflussnahme
anstreben.

Im Blick auf die katholische Kirche fokussierte Pfr. Martin Brauer, Referent fur Catholica,
auf charismatische Bewegungen innerhalb des Katholizismus sowie auf den neuen Papst
Robert Francis Prevost (Leo XIV.), den er als integrative Figur beschrieb. Seiner Ansicht
nach werden Themen wie Synodalitdt und die Rolle der Frau im Katholizismus seine
Amtszeit pragen — die Frage nach Weiheamtern bleibe jedoch von Leo XIV. aus Grinden
dadurch zu befurchtender innerkatholischer Spannungen bewusst ausgeklammert.

Aktuelle Spannungen pragen nach Dr. Kai Funkschmidt auch die anglikanische Kirche:
Der Rucktritt des Erzbischofs von Canterbury hangt hierbei eng mit innerkirchlichen
Konflikten um Sexualitat, Macht und das Bischofsamt zusammen. Weltweit sei damit auch
die Einheit der anglikanischen Gemeinschaft herausgefordert.

Weitere Themen des Updates Okumene, die durch Publikumsfragen eingebracht oder
vertieft wurden, waren die Entwicklungen in der Ukraine, die Frage nach der
Frauenordination in unterschiedlichen Konfessionen sowie die Diskussion um Formen
eines 6kumenischen Religionsunterrichts.

Das ,Update Okumene‘ zeigte eindriicklich: Die Suche nach Einheit bleibt von
Spannungen und Differenzen gepragt, eréffnet aber zugleich neue Raume fur Gesprach,
theologische Klarung und gemeinsames Handeln.

Seite 13 von 13



